~

§
HURI-AGE

Consolider-Ingenio 2010
é“'% % , 8 @ JOPvi: %

Papeles el tiempo de los derechos

DERECHOS INDIVIDUALES Y EMANCIPACION
POLITICA: SENTIDO Y VIGENCIA DE LA CRITICA DE
MARX

Pablo Scotto Benito

Universitat de Barcelona
pablo.scotto.benito@ub.edu

Palabras clave: Marx, critica, derechos humanos, ciudadania, emancipacion.

Numero: 19 Afio: 2016

ISSN: 1989-8797



Comité Evaluador de los Working Papers “El Tiempo de los Derechos”

Maria José Afion (Universidad de Valencia)

Maria del Carmen Barranco (Universidad Carlos I1I)
Maria José Bernuz (Universidad de Zaragoza)

Manuel Calvo Garcia (Universidad de Zaragoza)

Rafael de Asis (Universidad Carlos III)

Eusebio Fernandez (Universidad Carlos I1I)

Andrés Garcia Inda (Universidad de Zaragoza)

Cristina Garcia Pascual (Universidad de Valencia)

Isabel Garrido (Universidad de Alcala)

Maria José Gonzalez Ordovas (Universidad de Zaragoza)
Jesus Ignacio Martinez Garcia (Universidad of Cantabria)
Antonio E Pérez Lufio (Universidad de Sevilla)

Miguel Revenga (Universidad de Cadiz)

Maria Eugenia Rodriguez Palop (Universidad Carlos I1II)
Eduardo Ruiz Vieytez (Universidad de Deusto)

Jaume Saura (Instituto de Derechos Humanos de Cataluiia)



DERECHOS INDIVIDUALES Y EMANC;PACIéN POLITICA:
SENTIDO Y VIGENCIA DE LA CRITICA DE MARX

Pablo Scotto Benito?

RESUMEN: Marx lleva a cabo dos criticas a los derechos. Por un lado, muestra las
limitaciones emancipatorias de los derechos de ciudadania, resultado de la (no reconocida)
subordinacidn del Estado con respecto a la sociedad civil. Por otro, desvela el egoismo que se
esconde detrdas de los llamados derechos humanos (libertad, propiedad, igualdad y
seguridad), los cuales son en realidad una forma de naturalizar la forma de vida de la
sociedad burguesa. Termina por relacionar una critica con otra, sefialando que la
emancipacion politica (el reconocimiento de los derechos de ciudadania) y el egoismo sin
trabas de la sociedad civil (sancionado a través de los derechos humanos) son dos procesos
que tienen lugar a /a vez, en el momento en que el ascenso de la burguesia rompe con los
mecanismos de la vieja sociedad feudal.

ABSTRACT: Marx carries out two critiques of rights. On the one hand, he shows the
emancipatory limitations of citizenship rights, resulting from the (unrecognized)
subordination of the State in relation to civil society. On the other hand, he reveals the
selfishness that hides behind the so-called human rights (liberty, property, equality and
security), which are actually a form of naturalizing bourgeois society lifestyle. He ends up
connecting this two critiques, noting that political emancipation (the recognition of citizenship
rights) and unfettered selfishness of civil society (sanctioned through human rights) are two
processes taking place simultaneously, at the moment when the bourgeoisie social climbing
breaks with the mechanisms of old feudal society.

Para analizar qué es exactamente lo que critica Marx cuando
arremete contra los derechos humanos, creo que lo mas conveniente
es dirigir la atencién al ensayo Sobre la cuestion judia (1843). Si bien
es cierto que se pueden encontrar referencias a los derechos,
generalmente de caracter critico, en otras obras de Marx (tanto
anteriores como posteriores), me limitaré a comentar el texto
sefialado. La razoén de esta eleccién es doble. Por un lado, las ideas
que aparecen en Sobre la cuestion judia constituyen la reflexion
marxiana acerca de los derechos mas “significativa” (pues forma
parte del hilo argumental principal del texto) y “acabada” (pues se
trata de una obra concebida para su publicacion, a diferencia de otras
de la misma época). Todo ello al margen de que (es necesario
advertirlo) los derechos ocupen un lugar marginal en su produccion
tedrica. Por otro lado, esta reflexion se encuentra en consonancia con
obras posteriores, en lo referente tanto a la cuestion especifica de los

! Investigador predoctoral en formacién, Universitat de Barcelona. Email:
pablo.scotto.benito@ub.edu



derechos como a la naturaleza del Estado Moderno, que es el asunto
gue ocupa predominantemente la atencidon de Marx desde 1843
—cuando escribe la Critica de la filosofia del Estado de Hegel— hasta
1845 —cuando elabora, junto con Engels, La ideologia alemana, obra
en la que adquieren mayor relevancia otras ideas, fruto del estudio
de la “economia politica”—. En definitiva: ocuparse de otros textos
aportaria pocos matices de contenido adicionales y requeria, en
cambio, una exposicibn mucho mas larga, que al intentar
condensarse en un articulo se volveria farragosa. Se trata de una via,
ademds, que ya ha sido explorada en forma de libro.?

La “cuestion judia” se refiere al problema de cdmo pueden
emanciparse politicamente los judios alemanes, esto es, cémo
pueden acceder a la ciudadania plena, que les es negada por el
Estado confesional cristiano. Se trata de un debate que se remonta,
en el caso aleman, a finales del siglo XVIII, pero que se intensifica de
forma notable a principios de la década de 1840.% El ensayo de Marx
se presenta como una respuesta al planteamiento que de esta
cuestion habia hecho Bruno Bauer, si bien hay que precisar lo
siguiente: en sentido estricto, el texto no constituye una contestacion
a Bauer; de hecho, la réplica parece casi una excusa que Marx utiliza
para ocuparse de los asuntos que realmente Ile interesan,
“reconstruyendo”, para este fin, las genuinas preocupaciones
bauerianas, centradas en la naturaleza del judaismo y de los judios.*
En cualquier caso, para Marx, la posicion de Bauer puede resumirse
como sigue:

«El Estado cristiano no puede, por su naturaleza y condicidén,
emancipar a los judios; pero ademas —afiade Bauer—, el judio no puede
por su condiciéon y naturaleza ser emancipado. Mientras el Estado siga
siendo cristiano y el judio judio seran ambos igualmente incapaces tanto de
otorgar la emancipacién como de recibirla».’

Bauer critica la pretension de los judios, porque piden al Estado
cristiano que abandone su prejuicio religioso cuando ellos mismos
quieren conservar el suyo; no tienen en cuenta que tenemos que
emanciparnos a nosotros mismos antes de poder emancipar a otros.
Marx, en cambio, considera que las exigencias de Bauer son
excesivas. Su respuesta es errada, porque pide al judio que primero
logre la emancipacion humana antes de poder aspirar a la
emancipacion politica; y porque pide al Estado que se libere de forma

2 véase M. ATIENZA, Marx y los derechos humanos, Mezquita, Madrid, 1983; C.
EYMAR, Karl Marx, critico de los derechos humanos, Tecnos, Madrid, 1987.

3 D. LEOPOLD, El joven Karl Marx. Filosofia alemana, politica moderna y realizacién
humana, trad. de J. Blasco Castifieyra, Akal, Madrid, 2012, p. 119.

* D. LEOPOLD, El joven Karl Marx, cit., p. 144.

> K. MARX, “Sobre la cuestién judia”, en B. BAUER y K. MARX, La Cuestién Judia,
trad. de R. Jaramillo, Anthropos, Barcelona, 2009 [1843], p. 128.



plena antes de poder otorgar derechos. Como diria Quine, Bauer pone
“la carreta delante de los bueyes”.

Antes de continuar, es preciso clarificar lo siguiente: équé es lo
que significa la metafora de la “emancipacion”? Marx entiende la
emancipacion humana en un sentido ilustrado, como la salida del
hombre de su “minoria de edad”.® Se trata de una liberacién de la
dominacién, un rechazo de toda tutela —sea esta violenta o
paternalista—, que requiere a su vez la superacion de aquellas
situaciones que impiden dicha liberacion (como la miseria, la
ignorancia o la enfermedad). La emancipacién humana se
corresponde, pues, con la capacidad de autodeterminaciéon o
capacidad para la autonomia, es decir, con la lJibertad. Esta
emancipacion plena, sefiala Marx, no debe confundirse con la
emancipacion politica, con el reconocimiento de una serie de
derechos de ciudadania por parte del Estado (que es a lo que aspiran
los judios).

«El limite de la emancipacién politica se manifiesta inmediatamente
en el hecho de que el Estado se puede liberar de un limite sin que el
hombre se libere realmente de él, en que el Estado pueda ser un Estado
libre sin que el hombre sea un hombre libre».’

Una vez hecha esta precision, Marx se sirve de ella para ir mas
alld de la “cuestion judia”, tratando desde esta perspectiva cuestiones
mas generales. Como aqui no se trata de hacer un comentario de
texto, sino mas bien de analizar la critica de Marx a los derechos
humanos, dejaremos un poco de lado las reflexiones que se escapen
de esta tematica, sefialadamente aquellas acerca de la religion y el
dinero. En cualquier caso, resultaria inadecuado ocuparse
directamente de los derechos. Antes hay que pensar debidamente la
forma en que Marx concibe la naturaleza del Estado Moderno. La
lucidez con la que Marx clarifica la relacién entre derechos
individuales y Estado, mostrando en qué sentido se necesitan
mutuamente, es precisamente el punto central de su critica.

1.- LA EMANCIPACION POLITICA

La consolidacién del sistema capitalista en la Epoca Moderna
trae consigo una progresiva ampliacion del ambito de lo
comercializable, con la correlativa disminucion del campo de aquello
que no puede ser comprado ni vendido. Al mismo tiempo que tiene
lugar esta transformacion, se desarrollan los Estados Modernos, que
rompen con las estructuras politicas y sociales del Antiguo Régimen.
Paraddjicamente, la progresiva mercantilizacién de diversas esferas

® 1. KANT, “Contestacién a la pregunta: éQué es la Ilustraciéon?”, en Id., (Qué es la
Ilustraciéon? Y otros escritos de ética, politica y filosofia de la historia, trad. de R.
Rodriguez Aramayo, Alianza, Madrid, 2004 [1784], p. 83.

7 K. MARX, “Sobre la cuestién judia”, cit., p. 134.



de la vida social viene acompafada de la creaciéon de una serie de
instituciones en las que rige una ldégica diferente, una ldgica
“ciudadana”, la cual estd basada en los principios de la soberania
popular y los derechos fundamentales (sustraidos, por definicion, del
ambito del mercado).

Desde una perspectiva socialista, existen dos posibles lecturas
de este proceso, que en ultimo término da lugar a los Estados de
Derecho actuales. Para algunos, se trata de una via de emancipacién
social, incompleta por el momento. Segun esta postura, los principios
proclamados en los ciclos revolucionarios iniciados a finales del XVIII,
modificados profundamente por las luchas populares, han permitido
ciertos avances, aunque estos sean limitados y estén siempre sujetos
a retrocesos. La peor version de esta posicion consiste en defender la
existencia de una suerte de desarrollo lineal que, partiendo desde
unos principios supuestamente “liberales”, desembocaria de un modo
guasi natural en el algo similar al “socialismo”. Segun esta postura
simplificadora, el principio de la soberania popular habria sido
sucesivamente ampliado hasta evolucionar en el sufragio universal.
Los derechos fundamentales, por su parte, habrian seguido una
marcha progresiva e inexorable: primero los civiles y los politicos
(primera generacién), y posteriormente los sociales (segunda
generacién); la tarea seria, en la actualidad, llevar también a término
los derechos relacionados con el medio ambiente, la paz o la
tecnologia (tercera generacion).

Para otros, el Estado es, desde su mismo origen y en adelante,
una estructura al servicio de la acumulacién capitalista, pues
responde principalmente a la necesidad de salvaguardar la propiedad,
el llamado “orden publico”. Desde esta postura se suele senalar,
ademas, que en los Estados Modernos cohabitan dos légicas distintas
pero complementarias para implementar este objetivo de pacificacién
social: por un lado, el imperio de la ley y el reconocimiento de unos
derechos fundamentales a todos los ciudadanos; por el otro, una
reserva de dominio politico excepcional aplicable a los “enemigos” en
caso de emergencia.®

La postura de Marx probablemente esté mas cercana a esta
segunda lectura, aunque es necesario hacer una serie de precisiones
a fin de evitar equivocos. Seria incorrecto decir, no cabe duda de ello,
gue para Marx el Estado (o la emancipacion politica) constituye una
via para la emancipacion humana plena. Lo que Marx puso de
manifiesto fue precisamente la necesidad de pensar el Estado como
siendo dependiente de la sociedad civil, de las condiciones materiales
de la vida social. Desde esta perspectiva, la emancipacion humana
solo es posible cambiando la sociedad civil, revirtiendo las relaciones
de dominaciéon que tienen lugar en su seno. Solo es posible, en
definitiva, al margen del Estado o, de forma mas precisa, pensando la

8 G. AGAMBEN, Estado de excepcién. Homo sacer, II, I, trad. de F. Costa e I. Costa,
Adriana Hidalgo, Buenos Aires, 2005, p. 70.



lucha politica como un complemento de la lucha social. Ahora bien:
tampoco seria correcto afirmar que el Estado es para Marx un
instrumento de dominacién con existencia autébnoma o que el Estado
“es el mal”. Precisamente porque depende en ultima instancia de la
sociedad civil, el Estado esta, en cierto sentido, “mas alld del bien y
del mal”. Por decirlo con otras palabras: el Estado es una necesidad
de la sociedad burguesa. La valoracidon acerca de su papel dependera
de cada momento en concreto: las mas de las veces, el Estado
producird represién, miseria e insatisfaccion; pero esto no es odbice
para que, en otras ocasiones, pueda favorecer cierta emancipacion de
los individuos. Mas alld de esto, la realizacion del ideal del Estado, su
escision de la sociedad civil, representa para Marx un importante
paso adelante: es preferible a un Estado confesional o a un poder
despotico.

«La emancipacién politica representa, de todos modos, un gran
progreso. No es ciertamente la formula Gltima de la emancipacién humana
en general, pero si es la forma ultima de la emancipacién humana dentro
del orden del mundo actual».®

Este progreso parcial consiste en que el Estado elimina las
barreras que impiden la emancipacion humana de un modo abstracto
y limitado. “Elimina” la propiedad privada, por ejemplo, aboliendo el
sufragio censitario. El fin de este privilegio es, por supuesto, una
mejora sustancial con respecto a épocas anteriores, pero no es ni
mucho menos la abolicion de la propiedad privada de los medios de
produccion: la riqueza deja de ser un requisito para el derecho a
elegir y ser elegido, pero esto no impide que los propietarios sigan
manteniendo una posiciéon de dominio. En definitiva: se reconoce a
todos los individuos como miembros de la misma comunidad, pero de
una comunidad que no esta libre de relaciones de dominacion.

«El Estado anula a su modo las diferencias de nacimiento, de estado
social, de cultura y de ocupacidon al declarar el nacimiento, el estamento, la
cultura y la ocupacion como diferencias no politicas, al proclamar a todo
miembro del pueblo, sin atender a estas diferencias, como coparticipe por
igual de la soberania popular, al tratar a todos los elementos de la vida real
del pueblo desde el punto de vista del Estado. No obstante, el Estado deja
que la propiedad privada, la cultura y la ocupacién actiuen a su modo, es
decir, como propiedad privada, como cultura y como ocupacién, y hagan
valer su naturaleza especial. Muy lejos de acabar con estas diferencias de
hecho, el Estado sélo existe bajo estas premisas, sbélo se siente como
Estado politico y sélo hace valer su generalidad en contraposiciéon a estos
elementos suyos».®

9 K. MARX, “Sobre la cuestién judia”, cit., p. 138.
19 1bid., p. 136.



La justicia del Estado se basa en la asunciéon de una injusticia
previa. El Estado no solo es incapaz de anular las injusticias de la
sociedad civil de facto, sino que ademas la idea misma de Estado y
sus mecanismos de actuacidon Unicamente cobran sentido cuando se
contraponen a dichas injusticias, esto es, cuando se sitUan en un
plano de superioridad con respecto a ellas, cuando se presentan
como la moralidad que mira desde arriba a los diferentes
particularismos. El problema es que esta superioridad es, en realidad,
una ficcién: el Estado, a pesar de su relativa autonomia, esta en
ultima instancia subordinado a las determinaciones materiales (como
la propiedad privada) y espirituales (como la cultura y la religién) que
ejerce sobre él la sociedad civil. La emancipacion politica del Estado
es, pues, necesariamente una abstraccién. Su subordinacién a la
sociedad civil no es un sintoma de incompletud o inacabamiento
formativo, sino mas bien su esencia constitutiva.

Se observa aqui con claridad cdémo se estan sentando las bases
de la concepcion materialista de la historia. Poco después, en La
sagrada familia (1844), Marx afirmara que la sociedad burguesa es la
base material del Estado Moderno del mismo modo en que la base
material del Estado Antiguo es la esclavitud. Méas alld de las
deficiencias o simplificaciones que contenga esta aseveracion en
concreto, lo importante es lo que se estd fraguando: una vision
histéorica del Estado, que permite entender las sucesivas
metamorfosis del mismo como el resultado del desarrollo de las
sociedades. Precisamente por esto, porque cada sociedad requiere
unas formas organizativas diferentes, es posible concebir una
comunidad en la que el Estado se vuelva obsoleto, devenga
innecesario. Pero lo que interesa destacar ahora es la idea de que
Estado Moderno y sociedad burguesa forman una unién indisoluble, y
que el primero depende de la segunda.

Esta dependencia del Estado con respecto a la sociedad civil
—que el primero intenta ocultar de forma ilusoria— es la que lleva a
Marx a afirmar, en La ideologia alemana (1845) o en la Miseria de la
filosofia (1847), el caracter de clase del Estado. El marxismo
posterior ha insistido mucho en esta funcion del Estado como
instrumento de dominacién de las clases dominantes, dejando mas de
lado la cuestion de su necesidad histérica. Esto ha supuesto caer en
algunas simplificaciones. Insistir en el caracter represivo del Estado
es necesario como denuncia, pero desde un punto de vista tedrico es
mas interesante mostrar en qué sentido la violencia estatal (ademas
de otras caracteristicas suyas) responde a la forma en que se
estructura la sociedad en su conjunto. La sociedad civil es tanto la
premisa como el fin del Estado. Poner de manifiesto los fines clasistas
del Estado no debe hacer olvidar el asunto, prioritario desde un punto
de vista légico, de los fundamentos histéricos del Estado, de su
necesaria vinculacion a un tipo concreto de sociedad. Ver mas alla de
la especifica dominacion de clase del Estado —esto es, la utilizacidon
de la maquinaria estatal por parte de la clase social dominante para

6



satisfacer su propio interés—, permite advertir en qué sentido la
propia naturaleza del mismo supone ya un impedimento para la
emancipacion de los individuos.

«El Estado politico acabado es por su esencia la vida genérica del
hombre por oposicién a su vida material. Todas las premisas de esta vida
egoista permanecen en pie al margen de la esfera del Estado en la sociedad
burguesa, pero como propiedades de ésta. Alli donde el Estado politico ha
alcanzado su verdadero desarrollo el hombre lleva, no sélo en el
pensamiento, en la conciencia, sino en la realidad, en la vida, una doble
vida, una celestial y otra terrenal; la vida en la comunidad politica, en la
gue se considera como ser comunitario, y la vida en la sociedad burguesa,
en la que actla como particular, considera a los otros hombres como
medios, se degrada a si mismo como medio y se convierte en juguete de
poderes extrafios».!!

La plenitud de la emancipaciéon politica, la realizacion acabada
del Estado politico, consiste precisamente en esta dualidad entre la
vida genérica y la vida material, entre el Estado politico y la sociedad
burguesa. A nivel individual, esta emancipacion politica se expresa en
la instauracion del ciudadano: del mismo modo en que el Estado se
presenta como el lugar de la moralidad, de la universalidad, frente a
los particularismos de la sociedad civil, los ciudadanos (los individuos
que conforman este Estado moral) se oponen a los individuos
particulares, a los individuos tal y como actian en la sociedad
burguesa. Y de igual forma en que la emancipacion politica del Estado
es necesariamente una emancipacién incompleta, ilusoria, el
ciudadano solo podra liberarse de la dominacién de un modo parcial y
abstracto. Si el Estado no puede emanciparse, tampoco podra
emancipar a los individuos que lo conforman.

Esto, claro estd, no afecta por igual a las clases dominantes que
a las dominadas. No es lo mismo la vida terrenal del gran capitalista
que la del trabajador asalariado. En consecuencia, la vida politica de
ambos es la misma Unicamente en un sentido imaginario, celestial. El
Estado se presenta asi como un impedimento (o, si se quiere, como
una estructura cémplice de un impedimento mas profundo) para la
emancipacion humana del pobre, al tiempo que permite al rico
moverse a sus anchas.

Seguramente se podria decir que la escisién entre el ciudadano
y el individuo viviente impide la emancipacién humana plena también
a este ultimo (al rico). En mi opinién, esto puede tener parte de
verdad, pero quizas suponga llevar las cosas demasiado lejos. No
cabe duda de que gran parte de la fuerza moral del ideal comunista
reside precisamente en su universalidad, en el hecho de que promete
beneficiar a todos, y no solo a quienes estan peor en la actualidad: se
aspira a una sociedad en la que nadie sera explotado ni explotador,
una sociedad de seres humanos libres. Una comunidad, ademas, en

Y 1bid., pp. 136-137.



la que los valores personales y comunitarios se adecuaran a las
necesidades humanas y no estaran, como sucede en la actualidad,
limitados por prejuicios o por exigencias ajenas a la voluntad de las
personas. Pero esto no debe llevar a sacralizar la emancipacién
humana de la que habla Marx, negando incluso el hecho de que el
rico en la sociedad actual, en un principio (y hablando en términos
generales), parece tener mas facil acercarse a ella que el pobre. De
ahi, precisamente, la injusticia del presente.

Volviendo a lo que deciamos antes, se observa claramente que
la separacidon entre la vida terrenal y la vida politica responde al
mismo patréon de funcionamiento que la religion, y tiene sus mismas
consecuencias alienantes. Se trata de una de las muchas analogias
entre religion y politica que Marx establece a lo largo del texto,
posiblemente influenciadas por la lectura de Maquiavelo vy
Rousseau:!?

«Los miembros del Estado politico son religiosos por el dualismo
entre la vida individual y la vida genérica, entre la vida de la sociedad
burguesa y la vida politica: son religiosos en cuanto que el hombre se
comporta hacia la vida del Estado, que se halla en el mas alld de su
individualidad real, como hacia su vida verdadera; religiosos en cuanto la
religién es aqui el espiritu de la sociedad burguesa, la expresidon del divorcio
y el distanciamiento del hombre respecto del hombre».**

El hombre alienado de la sociedad burguesa —y esto vale (de
nuevo con las precauciones necesarias) tanto para el burgués como
para el trabajador—, el hombre que estd separado de los demas
hombres, imagina, igual que el hombre religioso, una via de
emancipacion ilusoria, situada mas alld de su vida real. Es mas: este
individuo no puede pensar otra via de salvacion, es su limite en el
estado de cosas propio de la sociedad burguesa. El Estado es la Unica
solucién a los conflictos que parece razonable en una sociedad en la
que rige la “guerra de todos contra todos” descrita por Hobbes. Sin
transformar esas condiciones de vida, viene a decir Marx, el
ciudadano solo podra emanciparse de forma imaginaria.

2.- DOS EMANCIPACIONES POLITICAS

Antes de pasar al analisis de la critica de Marx a los derechos
humanos, es conveniente llamar la atencion sobre lo siguiente: la
emancipacion politica del Estado no es exactamente lo mismo que la
emancipacion politica del individuo. En el primer caso, el ideal de la
emancipacion y su efectividad (aunque esta sea siempre parcial e
ilusoria) coinciden: la emancipacién politica consiste en la clara
separacién entre el Estado y la sociedad civil, entre lo publico y lo
privado. En el segundo caso, en cambio, hay que distinguir entre la

12D, LEOPOLD, El joven Karl Marx, cit., pp. 164-165.
13 K. MARX, “Sobre la cuestién judia”, cit., p. 143.



efectividad (que la critica de Marx pone de manifiesto) y el ideal. La
emancipacion politica individual consiste en la separacion entre el
ciudadano y el ser humano. Sin embargo, el ideal de la emancipacion
politica individual, tal y como es concebido por la filosofia burguesa
(incluido Bauer), supone mas bien la conversién del ser humano en
ciudadano. Es aqui donde radica la contradiccion: la Modernidad
aspira a la emancipaciéon plena a nivel individual (a la emancipacion
humana) al tiempo que piensa la emancipacién social o colectiva de
un modo parcial (como emancipacion politica). La emancipaciéon
politica del Estado (la constitucién de los Estados Modernos,
separados de los particularismos religiosos de la sociedad civil) y la
emancipacion politica de los individuos (la separacion entre el
ciudadano y el ser humano) son dos procesos de escisiéon que, dice
Marx, se producen al mismo tiempo. Los ideales burgueses, en
cambio, parecen querer algo mas para el individuo. Veamoslo con un
poco mas de detalle.

El ideal de la emancipacion politica del Estado es la escision
misma: es el rechazo por parte del Estado de los “particularismos”,
no la eliminacidon de los mismos. Cuando Marx afirma el caracter de
clase del Estado, esta revelando que la realizacién plena de este ideal
resulta imposible desde un punto de vista material. Tal vez el Estado
pueda escindirse de la religidon, por ejemplo, pero la actuaciéon “a su
modo” de muchos otros particularismos de la sociedad civil
(sefialadamente los provenientes de la esfera econdémica) impedira la
efectiva autonomia de las dos esferas. En cualquier caso, esto no
quita que, al menos parcialmente, la realizacion del ideal y el ideal
mismo coincidan: el Estado aspira a tener un espacio propio y
efectivamente lo tiene. El motivo de esta coincidencia, como muestra
Marx, es que se trata de un ideal poco ambicioso. Con otras palabras:
el ideal del Estado, su realizacion plena (consistente en su separacion
0 escision con respecto a los particularismos) no es realmente un
ideal emancipatorio. Se trata de un ideal que no aspira realmente a la
emancipacion, sino mas bien a la mera escisidén abstracta, la cual, en
el fondo, se traduce en complicidad, pues mirar para otro lado no es
lo mismo que terminar con la dominacidn.

El ideal de la emancipacion politica del individuo, en cambio, ya
no es solo imposible de realizar en la sociedad burguesa (pues el
ciudadano, al igual que le sucedia al Estado, estara también sujeto
por las condiciones materiales en las que se desarrolla su existencia),
sino que ademas resulta contradictorio con los limitados ideales
comunitarios burgueses. Esto es asi, como ya hemos dicho, porque el
ideal ya no es la escisién, sino mas bien la transformacion del hombre
en ciudadano, su “civilizacion”.!* Las pretensiones individuales de
emancipacion no vienen acompafadas de una emancipacion

14 Por emplear la expresién de T. H. MARSHALL, “Ciudadania y clase social”, en T.
H. MARSHALL y T. BOTTOMORE, Ciudadania y clase social, trad. de P. Linares,
Alianza, Madrid, 2014, p. 20.



colectiva, lo cual impide la emancipacion individual en si misma.
Como veremos enseguida, la solucién que la sociedad burguesa da a
esta contradiccién pasa de nuevo por una rebaja de las pretensiones
emancipatorias, por la aceptacién de la escisién entre el egoismo del
hombre y la moralidad del ciudadano como un limite infranqueable.

3.- LOS DERECHOS HUMANOS

Las caracteristicas del ciudadano, los ideales a los que aspira,
se concretan en una serie de derechos. Estos derechos de ciudadania
constituyen las exigencias morales a las que debe adecuarse el
Estado que ha realizado la emancipacién politica. Como ya hemos
senalado repetidamente, estos derechos reconocidos por el Estado y
gue constituyen la ciudadania no son para Marx radicalmente
emancipadores, pues coexisten y conviven con la dominacién en la
sociedad civil, en la vida real. Esto hay que entenderlo bien: quiere
decir que la idea llevada a su fin de los derechos es compatible con la
dominacion, no que la dominacién de facto invalide los derechos.

Marx critica las posibilidades emancipatorias de la vida politica
precisamente por estar esta subordinada a la vida egoista de la
sociedad burguesa. Los derechos de los ciudadanos solo permiten
escapar de este egoismo de un modo limitado y abstracto: por un
lado estan los derechos del ciudadano, reconocidos por igual a todos
los miembros del Estado; por el otro, la vida que cada uno tiene en
funcidn de sus medios.

«Estos derechos humanos son, en parte, derechos politicos, derechos
que solo pueden ejercerse en comunidad con otros hombres. Su contenido
lo constituye la participacion en la comunidad, y concretamente en la
comunidad politica, en el Estado. Ellos entran en la categoria de la libertad
politica, en la categoria de los derechos civiles,’> que no presuponen, ni
mucho menos, como hemos visto, la abolicidn positiva y libre de
contradicciones de la religion».'®

Pero Marx observa entonces que no todos los derechos son
derechos de ciudadania: existen otros derechos, mas fundamentales,
que pertenecen al ser humano “por naturaleza” o que expresan
(como en el caso de Bauer, quien rechaza el iusnaturalismo) la

15 Aqui es necesario hacer una precisién. La palabra que Marx emplea es
Staatsblirgerrechte, cuya mejor traduccidon creo que es “derechos de ciudadania” o
“derechos civicos”. La traduccion espafiola que he manejado dice “derechos civiles”,
pero en mi opinidén este término puede llevar a alguna confusion. El motivo es que
los denominados “derechos civiles” suelen hacer referencia en castellano a lo que
Marx llama “derechos del hombre” (del miembro de la sociedad civil, del burgués).
Sin entrar en los inconvenientes que esta Ultima identificacion (entre derechos
civiles y derechos del hombre) puede suponer, interesa dejar claro lo siguiente: los
derechos de los que Marx esta hablando aqui (los “derechos civicos”) son los
derechos del miembro del Estado, del ciudadano.

16 K. MARX, “Sobre la cuestién judia”, cit., p. 146.

10



verdadera “esencia humana”. La critica abandona entonces el espacio
del Estado politico, de la ciudadania, y se centra ahora en su
correlato y condicion de posibilidad, en la sociedad civil, en el hombre
de carne y hueso (y sus supuestos derechos universales).

En este momento es necesario avanzar con cautela.
Empecemos sefialando que Marx encuentra en las declaraciones de
derechos de finales del XVIII un ejemplo paradigmatico de las
limitaciones de la emancipacion politica: la escision entre la sociedad
civil y la ciudadania se muestra en el propio titulo de las mismas,
pues se habla de “derechos del hombre y del ciudadano”. Las
declaraciones establecen, con ello, una clara contraposicion entre la
sociedad civil, lugar del hombre individualizado y egoista, con sus
derechos naturales, y el Estado, lugar del ciudadano y de los
derechos de participacion en la comunidad:

«los llamados derechos del hombre, los droits de I'homme, a
diferencia de los droits du citoyen, no son otra cosa que los derechos del
miembro de la sociedad burguesa, es decir, del hombre egoista, del hombre
separado del hombre y de la comunidad».'’

Una vez sentado esto, queda por aclarar cdmo es posible que
se reclamen derechos no solo en nombre de la vida genérica del
ciudadano, sino también en el de la vida particular del burgués. Es
una cuestién que diverge del andlisis anterior de Marx. Ya no se trata
unicamente de que los derechos de ciudadania sean un medio ilusorio
de emancipacién, por estar subordinados a la vida real de cada
individuo: ahora, la sociedad egoista que precisamente impide esa
emancipacion reclama para si los genuinos derechos y los llama
“derechos del hombre”, proclamandolos universales. La vida en la
sociedad burguesa se presenta como la vida humana auténtica. Si
Marx habia mostrado como el problema de la emancipacion politica
era la incompatibilidad entre la existencia real del hombre y su
esencia moral como ciudadano, ahora intenta aclarar en qué sentido
los derechos humanos sirven para sacralizar dicha existencia real,
haciéndola aparecer de este modo como una esencia moral anterior a
—y en Ultima instancia incompatible con— la del ciudadano, esto es,
incompatible con el individuo en tanto que miembro de la comunidad
politica.

Los derechos humanos son la forma de hacer aparecer el
egoismo de la sociedad civil como mas primario que la moralidad del
Estado, revistiendo, para este fin, el egoismo con una capa de
moralidad. Rascando un poco en la superficie, Marx descubre la
verdadera funcién de los mismos: ser la sancién o la fijacion de un
individualismo radical, y no la expresion de alguna clase de ideal
moral compartido. Se puede decir, pues, que el rechazo de Marx a los
derechos humanos es en realidad una critica a los valores o al espiritu

17 Ibid., p. 147.
11



de la sociedad burguesa (al liberalismo), que tramposamente se
disfraza con el ropaje ético de los “derechos”.

En su analisis, Marx se centra en la declaracion de derechos de
la Constitucion de 1793, “la mas radical de las constituciones”, como
él mismo senala, lo cual otorga a la critica un interés si cabe mayor.
Segun esta declaracién, los derechos “naturales e imprescriptibles”
del hombre son la igualdad, la libertad, la seguridad y la propiedad.
Marx lleva a cabo un analisis “tedrico” o “conceptual” de los mismos,
y este sera el método que seguiremos aqui también; esto nos llevar3,
en algun momento, a alejarnos del texto de Marx, pero esperamos
que estos desvios no sean percibidos como digresiones, sino mas
bien como aclaraciones impuestas por el objeto de estudio.

Marx empieza ocupandose de la libertad, que es entendida
como el derecho de hacer todo lo que no dane a otro. Observa
agudamente que el limite moral a partir del cual el hombre dafia a
otro en el ejercicio de su libertad es fijado por la ley. De este modo,
la libertad aparece, en principio, como un derecho o un poder
absoluto, a hacer lo que a uno le venga en gana, solo limitado
moralmente a posteriori y “desde fuera” (por la ley). Esta forma de
entender la libertad, dice Marx, presupone una concepcion del ser
humano como una “moénada aislada, replegada sobre si misma”.

La nocion de libertad que critica Marx no es otra que la
prototipica del liberalismo, la habitualmente denominada “libertad
negativa”. Es cierto que, en el caso de las declaraciones de derechos
que critica Marx, la libertad se define positivamente, en el sentido de
que, para caracterizarla, se afirma algo de la libertad, se senalan sus
caracteristicas. La libertad, se dice, es un poder absoluto, limitado
unicamente por la ley o la moralidad. Pero esta definicion, aunque
hecha en términos positivos, presupone una concepcion de la libertad
como algo muy indeterminado: libertad es, en principio, poder
hacerlo todo. Precisamente porque se trata de una nocidn
indeterminada de libertad, se suele definir desde un punto de vista
negativo: libertad es ausencia de interferencias (para poder hacer lo
gue uno quiera). De ahi que sea habitual identificar la libertad liberal
con la “libertad negativa”, por oposicién a una libertad con mayor
contenido (consistente, por ejemplo, en poder participar en la vida
publica, en tener acceso a la educacién, a la sanidad, etc.),
denominada “libertad positiva”.

Para el pensamiento liberal, la libertad equivale a un espacio de
irresponsabilidad o impunidad del individuo, que si es restringido lo
es tan solo por la “desgracia” de la vida en sociedad, que hace que la
libertad de uno pueda chocar con la de los demas. Se trata de una
concepcion en la que el respeto a los demas es visto como un limite a
la libertad, aunque un limite necesario para la convivencia pacifica,
para evitar la “guerra de todos contra todos”. Marx, en definitiva,
resalta la esencia individualizadora, anti-comunitaria, de esta idea de
libertad: es un derecho a estar separado, un derecho al aislamiento,
a la vida privada.

12



Pero lo cierto es que Marx no toma en consideracion la totalidad
del articulo sexto, referido a la libertad. Después de senalar que «la
libertad es el poder que tiene el hombre de hacer todo aquello que no
cause perjuicio a los derechos de los demas», la Constitucion de 1793
ahade: «tiene por principio la naturaleza; por regla, la justicia; por
salvaguarda, la ley; su limite moral viene dado por la maxima “no
hagas a los demas lo que no quieras que te hagan a ti"». En mi
opinion, esta adicién no afecta, en lo fundamental, al argumento de
Marx, aunque seguramente lo mas conveniente seria reconocer a esta
Constitucién en concreto una cierta separacién con respecto a los
ideales liberales. Se trata de un texto “republicano-democratico”, mas
que “republicano-liberal” o “republicano-propietarista”, como lo son
las Constituciones de 1791 o 1795.'® En el caso concreto de la
libertad, el citado articulo no solo dice que la ley es la garantia o la
proteccion de la libertad (lo cual esta en la linea de lo denunciado por
Marx), sino que anade que la justicia es la regla de la misma. La
moralidad, pues, ya no es solo algo que se impone desde fuera a la
libertad, sino que parece introducirse en la libertad misma.

Con independencia de la valoracion que se quiera hacer de la
Constitucién de 1793 (mas cercana o mas alejada de los ideales
liberales que critica Marx), y simplemente para que quede clara la
diferencia entre estas dos formas de entender la libertad, haré un
pequefo excurso antes de pasar al segundo derecho criticado por
Marx, la propiedad. Como ha sido sefalado recientemente, en una
distincion que ha hecho fortuna, el liberalismo entiende la libertad
como no-interferencia, mientras que el republicanismo la entiende
como no-dominacion.’® Mas alld de estas diferencias, ambas
corrientes de pensamiento coinciden en que la libertad es un “valor”,
el cual, al menos prima facie, es predicable de los individuos y no de
las “comunidades”. Las diferencias aparecen precisamente cuando se
trata de determinar el contenido positivo de dicho valor: para los
liberales, la libertad serda algo indefinido, indeterminado o
profundamente variable; para los republicanos, en cambio, consistira
en la capacidad de autodeterminacién o autogobierno, en la
posibilidad de regirse de acuerdo con los dictdmenes de la propia
razon. De estas divergencias surgen a su vez dos actitudes distintas
hacia la libertad: mientras que los liberales consideran que es
necesario respetar la libertad de cada individuo, para que cada cual
sea libre a su manera, los republicanos consideran que es necesario
promover la libertad. Es por esto que los liberales consideran
contraria a la libertad cualquier interferencia externa que modifique la
conducta “natural” de los individuos, mientras que los republicanos

18 A. DOMENECH, E! eclipse de la fraternidad. Una revisién republicana de la
tradicion socialista, Critica, Barcelona, 2004, pp. 91-93.

19 p, PETTIT, “Liberalismo y republicanismo”, en F. OVEJERO, J. L. MARTI Yy R.
GARGARELLA (comps.), Nuevas ideas republicanas: autogobierno y libertad, trad.
de A. Rosler, Paidos, Barcelona, 2004, p. 119.

13



entienden la dominacién, sea esta externa o interna, como aquello
que realmente contraria la libertad. En resumen: mientras que el
liberalismo considera que toda interferencia es contraria a la libertad,
el republicanismo defiende que solo va contra la libertad Ia
interferencia arbitraria (contraria a la razon) y se opone, en
consecuencia, a toda forma de dominacion, esté el individuo
dominado por sus propias limitaciones o por un agente externo, y
aunque este “dominador” o "amo” no interfiera de facto.

La propiedad, por su parte, es el derecho a disfrutar del
patrimonio y a disponer de él arbitrariamente, al capricho de cada
uno. Observa Marx que este derecho ilimitado a la propiedad no es
mas que la aplicacion practica de la libertad ilimitada (o, mejor,
indeterminada: se es libre para hacer lo que sea y para poseer
cualquier cosa). En ambos casos, se ve a los otros seres humanos
como limitadores de la propia libertad, de los propios derechos.

De esta critica de Marx parece seguirse la siguiente lectura: el
derecho basico, para el liberalismo, es la libertad ilimitada, la cual
incluye la libertad para disponer ilimitadamente del patrimonio, de la
propiedad (esto ultimo es la aplicacion practica de lo primero). En mi
opinidn, y aunque este sea el orden ldgico, el liberalismo ha tendido
mas bien a pensar la libertad en términos de propiedad. No me
refiero solo a la ideologia propia de nuestras sociedades de consumo,
gue practicamente identifica la emancipacién del ser humano con la
acumulacion de riquezas, sino también al liberalismo clasico. En
concreto, el que se puede considerar el primer autor que expuso de
una forma clara la nocidon liberal de libertad, Thomas Hobbes,
entiende esta desde la propiedad y estando subordinada a ella.
Hobbes emplea (con algunas modificaciones importantes), para la
construccién de su teoria del Estado, el dispositivo juridico-politico
elaborado por el jurista holandés Hugo Grocio (influido a su vez por
el jesuita Francisco Sudrez), quien ponia en tela de juicio el caracter
inalienable de la libertad. Esta alienabilidad de la libertad permite
justificar filos6ficamente la servidumbre colonial (Suarez, Grocio) vy
también la obediencia de los subditos al Estado (Hobbes). En el caso
de este ultimo, la justificacién es la siguiente: los individuos libres
entregan al soberano, mediante un contrato, la potestas (poder o
potestad) sobre si mismos, la libertad, para que este asegure el
dominium (propiedad o dominio) sobre el cuerpo de cada uno,
imposible en el estado de naturaleza. Lo importante aqui es lo
siguiente: en Hobbes, el derecho basico es la propiedad sobre el
propio cuerpo, el cual es inalienable o imprescriptible (nunca se
pierde el derecho a salvar el pellejo); la libertad, en cambio, es
entendida como algo alienable o transable (para garantizar el derecho
anterior). La integridad fisica es el fin, la libertad es un medio.?® Este

20 3, BLANCO ECHAURI, “Las concepciones del ius naturale o los fundamentos de la
politica en Grocio, Hobbes y Espinosa”, Agora: Papeles de filosofia, vol. 22, nim. 1,
2003, p. 119.

14



caracter alienable e instrumental de la libertad solo es concebible si
se la entiende como algo que se posee, esto es, si se la entiende en
términos de propiedad. En lugar de entender la libertad como la
capacidad o el poder (potestas) de autogobernarse, Hobbes Ia
concibe mas bien como la propiedad (dominium) de las propias
acciones. De este modo, los derechos subjetivos naturales, Ia
integridad fisica y la libertad, son pensados desde la propiedad
(dominium), aunque en el primer caso se trata una propiedad (la del
propio cuerpo) no transferible, mientras que en el segundo si.**

Teniendo esto en cuenta, y volviendo al inicio de esta reflexién,
podemos decir que la forma liberal de concebir la libertad, como algo
alienable, presupone dar primacia sobre ella a la propiedad. El
anadlisis de Marx decia lo siguiente: para la concepcién liberal, el ser
humano puede por naturaleza hacer todo (libertad), por lo que
también puede poseer de forma ilimitada. Esta otra forma de ver las
cosas, complementaria de la anterior, dice: el ser humano liberal
posee su propio cuerpo y su propia libertad, y para garantizar lo
primero (su posesiéon mas preciada) puede hacer cualquier cosa (lo
mas razonable, segun Hobbes, es alienar su libertad o parte de ella).
Si hemos insistido tanto en estas cuestiones, un poco rebuscadas, es
porque una de las caracteristicas de la Modernidad parece ser
precisamente la primacia del dominium (la posibilidad de identificar
una cosa para obtenerla y ejercer actos sobre ella que impliquen el
maximo aprovechamiento de sus ventajas o utilidades) sobre la
potestas (el poder socialmente reconocido), que seguramente tenga
gue ver con la primacia, sefalada por Marx en el texto que nos
ocupa, de lo privado sobre lo publico, de la sociedad civil frente al
Estado.

Vayamos ahora con la igualdad. Observa Marx que, para las
declaraciones de derechos, no es mas que la simple igualdad en la
libertad: todo hombre es considerado igualmente como una ménada
aislada. Nos remite entonces a la Constitucién de 1795, seguln la cual
la igualdad consiste en la aplicacion de la misma ley a todos. Por su
parte, la Constitucion de 1793 (que en este caso Marx no reproduce
de forma explicita) senala: «todos los hombres son iguales por
naturaleza y ante la ley».

En mi opinién, es necesario distinguir claramente entre la
“igualdad de naturaleza” y la “igualdad ante la ley”, aunque la
segunda sea una consecuencia casi inmediata de la primera (y
aungue Marx pase rapidamente de una a otra). Cuando se dice que
“todos somos iguales por naturaleza”, no se estd, en sentido estricto,
proclamando derecho alguno. Mas bien se esta formulando un juicio
de hecho. Lo que este juicio afirma es que los seres humanos

2! Esta forma de ver las cosas perdura hasta hoy. No se dice *mi cuerpo soy yo”,
sino mas bien “mi cuerpo es mio”. Por otro lado, se considera evidente que cada
uno puede hacer con su libertad lo que quiera, pues para algo es suya, al tiempo
gue suena extrafio afirmar que alguien ha desarrollado o realizado su libertad.

15



compartimos una determinada cualidad. En principio, esta cualidad
comun podria ser cualquiera, pero en el caso de una declaracién de
derechos debe entenderse que se trata de una cualidad considerada
valiosa: la capacidad para llevar una vida auténoma, esto es, la
libertad.?? Lo que Marx parece criticar es precisamente que esta
“igualdad de naturaleza”, esta igualdad en la libertad, sea entendida
en un sentido restringido: no como igual capacidad para llevar una
vida buena, sino como igual distanciamiento de los seres humanos
entre si. En rigor, aqui se pueden interpretar dos cosas: o bien que
Marx esta criticando la propia forma de concebir la igualdad, o bien
que estd poniendo de manifiesto las dificultades que surgen —a la
hora de pensar la igualdad— a raiz de la concepciéon que el
liberalismo tiene de la libertad. El matiz es pequefo pero relevante.
En el primer supuesto, la igualdad en la libertad (incompleta o
inadecuada) se distingue de lo que podemos denominar una igualdad
plena. En el segundo, lo incompleto o inadecuado es la nocién liberal
de la libertad, sin que la forma de concebir la igualdad afiada una
incompletud o inadecuacion ulterior: la igualdad en la libertad y la
igualdad plena son en realidad la misma cosa, siempre que no se
tenga una concepcion restringida o excluyente de libertad.

Con independencia de cual sea la genuina postura marxiana, la
segunda opcién parece mas sugerente y explicativa. Defenderla
supone, eso si, afirmar que la igualdad de los seres humanos entre si
no es valiosa en si misma, lo cual puede sonar un poco extrafo en un
principio. Intentaremos ir explicando los motivos de ello, siguiendo
las reflexiones del profesor Garcia Manrique. Como sefaldbamos mas
arriba, la constatacion de la igualdad de los seres humanos es un
juicio de hecho, no un juicio de valor:

«el hecho de que los seres humanos sean iguales entre si en ciertas
propiedades no es, pues, como tal, ni bueno ni malo. De todos los seres
humanos puede afirmarse que son bipedos implumes, y esto, bueno no
parece que sea, ni malo tampoco. Tampoco es bueno que todos los seres
humanos sean iguales en su capacidad para la libertad, o en cualquier otra
cosa. Simplemente, parece que es asi».*

De todas formas, afirmar esta igualdad en la libertad, aunque
no sea valioso en si mismo, es una condicion necesaria para la
atribucion de derechos a todos, lo cual aumenta la libertad de cada
uno y, por lo tanto, si es valioso:

«En definitiva, hay un hecho habilitante de toda teoria de los
derechos, y es el de que los seres humanos son basicamente iguales en
aquello que, ademas, los hace valiosos: su capacidad para la libertad o para
la moralidad. Cuando decimos «basicamente» iguales estamos diciendo dos

22 R, GARCIA MANRIQUE, “La seméntica confusa de la igualdad”, Doxa. Cuadernos
de Filosofia del Derecho, nim. 33, 2010, p. 603.
3 Ibid., p. 605.

16



cosas: una, que las diferencias en la capacidad para la libertad o para la
moralidad de los seres humanos son muy pequefas si las comparamos con
las diferencias en esas mismas capacidades entre los seres humanos y los
no humanos [...] y otra, que los seres humanos carecen de esa capacidad
s6lo excepcionalmente, en casos patoldgicos, o bien cuando estan en trance
de adquirirla (en la infancia)».*

Precisamente por entender que la Unica igualdad humana
relevante para la atribucidn de derechos es la igualdad en la libertad,
a esta visidn podria objetarsele que no es capaz de atender a otras
caracteristicas y necesidades humanas. Es por esto que hay que
matizar lo siguiente:

«Una teoria de los derechos no tiene por qué restringir la igualdad
humana sdélo a la capacidad para llevar una vida libre. De hecho, estara
interesada en conocer en qué otras cosas son iguales los humanos, cuadles
son sus caracteristicas, para poder determinar qué derechos les son
necesarios para poder desarrollar dicha capacidad. Seguramente toda teoria
de los derechos aceptard esa mas amplia igualdad de las facultades del
cuerpo y de la mente a la que se refiere Hobbes y que constituye uno de los
pilares (facticos) de su teoria politica. Sin embargo, esta amplia igualdad,
de por si, no podria justificar derechos, como no los justificaria si la
predicdsemos de otros seres distintos de los humanos. También, digamos,
las hormigas son iguales en las facultades del cuerpo y de la mente (si es
que tienen mente), pero no por ello les atribuimos derechos. Lo relevante
es, repito, la capacidad para llevar una vida libre, que parece ser que las
hormigas no poseen y los humanos si; pero, de por si, ninguna igualdad
meramente factica, por extensa o profunda que sea, puede justificar la
atribucion de derechos».*®

Sin embargo, afirmar esta igualdad factica entre los seres
humanos en lo relativo a la libertad no siempre es considerado como
una condicidn necesaria para la atribucién de derechos:

«no parece que todos acepten que una teoria de los derechos
descanse necesariamente sobre una premisa igualitaria factica y si, en
cambio, en un supuesto valor de la igualdad. A mi juicio, si los humanos no
fuesen facticamente iguales en el aspecto sefalado [...], una teoria de los
derechos no tendria sentido (o no seria una teoria de la justicia) porque no
tendria sentido (o no seria justo) adscribir iguales derechos, concebidos
como instrumentos de la libertad (tal como lo son), a seres que no son
igualmente capaces para la libertad».?®

Esta opcion por defender el “valor de la igualdad”
independientemente de la igualdad factica en la libertad podria
fundarse, al menos, en dos motivos. El primero razona asi: si se
considera que afirmar la igualdad factica en la libertad es una

24 Ibid., pp. 607-608.
25 Ibid., p. 603.
26 Ibid., p. 606.

17



condicidon necesaria para atribuir derechos, entonces parece que los
derechos quedarian reducidos a las élites, pues son estas las que
tienen los medios necesarios para ser efectivamente libres; en el caso
de que las declaraciones de derechos afirmaran hipdcritamente la
igualdad en la libertad como un hecho (cuando este no se da en la
realidad), no estarian mas que encubriendo una situacion de
dominacion.

Para responder a esta critica hay que distinguir cuidadosamente
entre capacidad para la libertad, libertad y autonomia: a) la
capacidad para la libertad es una cualidad comun a todos los seres
humanos, b) la libertad es la capacidad para la autonomia y c) la
autonomia consiste en dirigirse segun las leyes de la propia razén o,
en otras palabras, en dirigirse por el camino correcto, en llevar una
vida buena. La capacidad o potencialidad para la libertad es de
caracter natural o genético: los humanos la tenemos todos por igual,
lo cual nos distingue de los demas animales, que se rigen
fundamentalmente por el instinto (aunque se puedan hacer
distinciones de grado entre estos). La l/ibertad es la capacidad que,
partiendo de la anterior, se habilita socialmente a través de todo lo
que habitualmente denominamos las “circunstancias”, las cuales
pueden ser muy diferentes segun los casos. La libertad, por tanto,
aun teniendo una base natural igual para todos, no es la misma para
todos.

Pero la libertad sigue sin ser la autonomia como tal: es solo la
posibilidad de actuar autbnomamente. Para explicar el concepto de
“autonomia” resulta Gtil dirigirse a su contrario, la “heteronomia”. Ser
heteronomo consiste en: a) dirigirse segun la voluntad de otro, por
ser “esclavo” de un amo; b) no dirigirse segun la propia razén, por
ser “esclavo” de los propios vicios. De este modo, vemos cémo la
autonomia, significa, al mismo tiempo, dos cosas que en apariencia
son opuestas. En primer lugar, consiste en hacer lo que uno quiere:
no estar regido por otro (sean sus directrices moralmente buenas o
moralmente malas). En segundo lugar, consiste en hacer lo que uno
debe: no estar regido por las malas pasiones, sino por la razén (lo
cual no quiere decir reprimir los deseos, sino mas bien desear bien);
es decir, hacer lo moralmente bueno.?” A modo de corolario, se puede
decir que la autonomia consiste en hacer el bien y en hacerlo porque
uno quiere. Se trata, en definitiva, de un ideal de la vida buena, de
un fin Gltimo que identificamos con la sabiduria.

27 Aqui es necesario hacer dos precisiones. En el primer caso: para poder ser
auténomo tengo que estar regido por otros durante la infancia y establecer,
ademas, ya en la edad adulta, diversos tipos de vinculos con mis semejantes; la
autonomia, pues, no se opone a la dependencia que cada uno tiene con respecto a
los demds, sino mas bien a las relaciones de dominacion. En el segundo: “lo bueno”
es algo que varia socio-histéricamente, que depende del contexto social o epocal; lo
bueno socialmente determinado puede ir en contra de lo posteriormente
considerado como “razonable”: cada época tiene sus limitaciones.

18



En resumen: la libertad es el resultado de la “actualizacién” de
una capacidad potencial comin a todos los seres humanos; es la
capacidad de ser auténomo y consiste en poder decidir; la
autonomia, por su parte, consiste en decidir bien. Nos encontramos,
pues, con tres cualidades distintas, a las que corresponden tres
formas de vida diferentes. En primer lugar, la vida racional o moral
(en un principio, equiparable a vida humana), es la de quien tiene la
capacidad potencial de llevar una vida libre, por lo que merece
dignidad. En segundo lugar, la vida libre es la de quien vive
disfrutando de capacidad para la autonomia (aunque no la ejerza);
requiere estar libre de la dominaciéon de otros. Es condicidn necesaria,
pero no suficiente, de la vida auténoma: video meliora probogue,
deteriora sequor.?® Esta Ultima, en fin, es la de quien vive ejerciendo
la capacidad anterior; requiere estar libre, ademas, de la dominacion
de uno mismo (y quién sabe si algo mas...).

Podemos responder, ahora si, a la objecidon que sefaldbamos
mas arriba. Lo que las teorias de los derechos establecen como un
hecho es la igual capacidad para la libertad de todos, no su igual
libertad ni su igual autonomia. Esto, podria senalarse, es
contradictorio con aquello que veniamos diciendo, a saber, que las
declaraciones de derechos afirman la igualdad factica en la libertad.
Podria decirse ademas que, del mismo modo en que se distingue la
libertad de la autonomia, convendria denominar a la libertad en
potencia o capacidad para la libertad con un término especifico, como
por ejemplo ‘dignidad’. Estas dos precisiones supondrian entender la
igual naturaleza humana como una igualdad en la dignidad (mas que
en la libertad). En sentido estricto, esto es lo mas correcto, pero
siempre que se tenga en cuenta que la dignidad es simplemente la
capacidad para la libertad, y no algo distinto de ella. Importa
subrayarlo, porque la dignidad suele entenderse en la actualidad en
un sentido “humanitarista” o incluso “caritativo”: es algo que se
otorga, que se concede, y no unha capacidad que se tiene por
naturaleza y que permite, por lo tanto, exigir un trato hacia todos los
seres humanos que no trunque las potencialidades que en ella se
albergan. Entender la dignidad como una concesion esconde, en
definitiva, un elemento “dogmatico”, pues no se justifica ni el motivo
por el que la dignidad es valiosa ni por qué debe predicarse de todos
los seres humanos.? Hablar de igualdad en /a libertad (potencial), en
lugar de igualdad en la dignidad, tiene la ventaja de evitar este
inconveniente.

En fin, aquello que las teorias de los derechos afirman como un
hecho es una caracteristica comun a todos los seres humanos, la cual
permite la posterior atribucién a todos de los mismos derechos. Se
trata de un juicio factico, que se mueve a un nivel natural o genético,

28 p, OVIDIO, Metamorfosis. Libros I-VII, trad. de R. Bonifaz Nufio, Universidad
Nacional Auténoma de México, México, D. F., 1979, VII, 20, p. 143.
2% R. GARCIA MANRIQUE, “La semantica confusa de la igualdad”, cit., p. 603.

19



y que por lo tanto no afirma nada que sea valioso en si mismo; esto
no quita que sea un juicio de suma importancia, pues permite
certificar la existencia de una igualdad comun a todos los humanos,
mas alla de las diferencias entre culturas. Por su parte, la libertad es
el valor en el que se fundamentan los derechos, el valor que los
derechos concretan. Este valor se fundamenta a su vez en la
autonomia, en el ideal de la vida buena: la libertad es valiosa porque
permite a los seres humanos auto-determinarse. Podria decirse,
pues, que el valor que, en ultima instancia, sostiene a los derechos es
la autonomia. Esto es cierto en parte, pero con las precauciones
necesarias: una teoria de los derechos esta referida a un plano social,
mientras que la autonomia es, por principio, una actitud individual. Ni
la politica ni el derecho pueden ir mas alld de la libertad: obligar a
actuar auténoma o moralmente seria un contrasentido, la negacion
misma de la moralidad. A nivel personal, en cambio, lo que es valioso
es actuar autbnomamente: no vale con ser libre, sino que hay que
usar bien la libertad. Nos hemos desplazado, por tanto, y siguiendo
una linea de continuidad, desde lo natural (capacidad para la libertad)
hasta lo socialmente habilitado (libertad), para finalizar en lo
realizado individualmente (autonomia). Las diferencias entre los
distintos niveles no han supuesto dar “saltos cualitativos”: lo que
distingue la capacidad para la libertad de la libertad es un aspecto,
entre otros, de las diferencias entre naturaleza y cultura, mientras
gue aquello que separa la libertad de la autonomia es una parte de la
distancia entre lo social y lo individual, entre lo politico y lo moral;
dos distinciones que, como sabemos, tienen fronteras borrosas en el
mundo humano.

El segundo motivo para rechazar la necesidad de fundar los
derechos en un juicio factico acerca de la igual libertad de todos tiene
gue ver con el énfasis que buena parte de la filosofia contemporanea
pone en las diferencias entre los seres humanos, y que cabe
interpretar como una reaccion a lo peor de la tradicion moderna, que
confundia universalidad con dominacién de la cultura occidental sobre
el resto del mundo. No cabe duda de que se trata de un problema a
tener en cuenta, pero en lo relativo a la igual libertad seguramente
las cautelas se hayan llevado demasiado lejos.

«En definitiva, si lo que se quiere decir es que, para tratar
justamente a las personas, hay que ser conscientes de sus diferencias, o
incluso que una teoria de los derechos debe dar cabida a ciertas diferencias
entre las personas, digase eso. No se diga, en cambio, que la
(aproximadamente) igual capacidad para la libertad que muestran los seres
humanos no es un hecho. Lo es, y de la maxima importancia. Lo que no es
un hecho es que otorguemos relevancia moral a esa capacidad y a las
diferencias vinculadas con ella y no se la otorguemos a otras diferencias
observables con la misma o mayor facilidad (la raza, la orientaciéon sexual,
el color del pelo). Este otorgar o no relevancia a unas u otras circunstancia

20



de lo humano es una exigencia de la justicia y no del supuesto valor de la
igualdad».*

Nos ocuparemos enseguida de esta “exigencia de la justicia”.
Espetamos que, por ahora, haya quedado claro por qué consideramos
necesario entender la igual libertad entre los seres humanos como un
hecho, y no como la atribucidon a todos ellos del valor de la igualdad.
Volvamos, pues, al tema que nos ocupa. Es evidente que la igualdad
en la libertad a la que se refiere Marx, y la cual critica, no se
corresponde con la que acabamos de explicar. Se trata, mas bien, de
la igual libertad en el egoismo, de la igual libertad tal como la
entiende el liberalismo. Segun la lectura que estamos haciendo aqui,
el motivo de que exista una diferencia entre estas dos concepciones
de la “igualdad por naturaleza” es, exclusivamente, que el liberalismo
entiende la libertad (la cualidad que esta repartida por igual) de una
forma incompleta. Si se entiende que todos los seres humanos son
igualmente libres en el sentido de ser igualmente egoistas o estar
igualmente aislados, esta igualdad no puede tener un componente
emancipatorio. Si se entiende, en cambio, que la igual libertad apunta
a aquello que hace valiosos a los seres humanos, aquello que les
confiere dignidad (su capacidad para llevar una vida auténoma),
entonces se presenta como el juicio de hecho que da sentido a toda
la teoria de los derechos. La igual libertad, en este sentido, equivale a
identidad de especie y no a igualdad para competir. Es un juicio de
hecho que permite y exige tratar a todos los seres humanos como lo
que son: seres dignos, por ser capaces de llevar una vida auténoma;
fines en si mismos, y nunca solamente medios.?! La igualdad en la
libertad no es ya, en definitiva, el modo de consagrar la radical
separacion y enfrentamiento de los individuos. Teniendo esto en
cuenta, parece que la critica de Marx afecta principalmente a las
concepciones mas claramente liberales, y no tanto a la Constitucion
de 1793: al defender esta una libertad ligada a la moralidad, la
“igualdad por naturaleza” que proclama no puede entenderse ya
como simple igualdad en el egoismo.

Deciamos mas arriba que es conveniente distinguir la “igualdad
de naturaleza” de la “igualdad ante la ley”. Vayamos, pues, con la
segunda. La ley es, segun la concepcién liberal, aquello que limita la
libertad, aquello que de-limita el espacio de irresponsabilidad del
individuo. Por lo tanto, la igualdad ante la ley no es ya una igualdad
en la libertad (como sucedia con la igualdad por naturaleza), sino
mas bien una igualdad en la limitacion de la libertad. Se trata
simplemente de que, cuando se fijan los confines de la libertad de
una “monada”, no se le deje a esta mas espacio de “libre” actuacién
que a otras moénadas. El motivo de esta igual limitacién no es otro

30 Ibid., pp. 608-609.
31 1. KANT, Fundamentacién de la metafisica de las costumbres, trad. de J.
Mardomingo, Ariel, Barcelona, 1996 [1785], p. 187.

21



que la igual libertad de cada monada: siendo todos iguales por
naturaleza, seria injusto limitar mas a unos que a otros. Esta igualdad
ante la ley no debe confundirse con la mera igualdad en la aplicacion
de las normas, que es “igualdad ante la ley” en un sentido puramente
formal:

«En un primer sentido, la igualdad ante la ley consiste en que las
normas sean aplicadas igualmente a todos, sin tener en cuenta otras
circunstancias que las establecidas en la propia norma [...] Este tipo de
igualdad parece que no es sino la igualdad légica contenida en la misma
idea de norma o, mejor en este caso, en la misma idea de “aplicacion de
una norma”, puesto que aparece en el momento de la aplicacidon de las
normas, y no en el de su formulacién [...] Kelsen advirtié en su dia de que
este principio de igualdad ante la ley, o principio de legalidad, “nada tiene
que ver con la justicia”, aunque [...] no todos comulgan con esta opinién. No
lo hacen los partidarios del valor moral de la justicia formal, que [...]
consiste en el trato igual de los casos considerados iguales por la norma y
en el trato desigual de los casos considerados desiguales por la norma, y
esto con independencia de que los casos considerados iguales o desiguales
por la norma merezcan efectivamente tal consideracion (esto es, con
independencia de que la norma sea sustancialmente injusta). Creo que hay
buenas razones para descartar el valor moral de la justicia formal».3?

Quizas la mejor manera de entender la vacuidad de la justicia
formal (en este caso, referida a la igualdad ante ley) sea poniendo
ejemplos de casos que la respetan y aun asi resultan claramente
injustos. Imaginese una sociedad dividida en tres castas y una norma
que permite el acceso a la Universidad exclusivamente a quienes
pertenecen a la primera de dichas castas: existiria igualdad ante la
ley (en el sentido propio de la justicia formal) siempre que no hubiera
algin miembro de la primera casta que fuera excluido
injustificadamente, o algun miembro de las otras dos castas que se
“colara” en la Universidad. Resulta evidente, sin embargo, que
cuando se habla de igualdad ante la ley se hace referencia no solo a
esta igual aplicacién de la ley a todos, sino también, y sobre todo, a
la aplicacién de la misma ley a todos.

«En un segundo sentido, la igualdad ante la ley es una exigencia
dirigida al legislador y no al juez, dirigida a la ley y no a su aplicacién. No se
trata, ahora, de una igualdad formal o ldgica, sino una igualdad sustantiva
determinada que aparece en un momento histérico igualmente
determinado, el del declive de la sociedad estamental hacia finales del siglo
XVIII. Su significado era la prohibicién de discriminacion juridica por razén
de la pertenencia a uno u otro estamento [..] Después de esa primera
aparicion, la igualdad ante la ley, en este mismo sentido material, ha ido
ampliando su alcance, hasta significar que la ley no puede discriminar a las
personas salvo por circunstancias relevantes, entre las que, en todo caso,
no se encuentran la raza, el sexo, el nacimiento, la fe religiosa o las

32 R. GARCIA MANRIQUE, “La semantica confusa de la igualdad”, cit., p. 610.
22



opiniones politicas [...] En todo caso, tanto en su sentido original y mas
estrecho como en su sentido contemporaneo y mas amplio, la igualdad ante
la ley, en esta segunda acepcién, no es mas que una determinacion
sustantiva del valor de la justicia, es decir, una concepciéon de la justicia. Lo
gue supone es que, de cara a como deben ser tratadas, las personas no son
desiguales por su pertenencia a un estamento o a un género o a una razay,
por tanto, seria injusto tratarlas, por alguno de estos motivos, de manera
desigual».*

Es decir, la igualdad ante la ley deriva de: a) la idea de justicia,
que consiste en tratar igualmente lo igual y desigualmente lo
desigual, y b) la igualdad por naturaleza de los seres humanos, que
es el juicio factico que concreta dicho ideal. Con otras palabras: la
igualdad ante la ley es la principal concrecién politico-juridica de la
igualdad por naturaleza. Lo primero es un efecto practicamente
inmediato de lo segundo: como todos los seres humanos somos
igualmente libres, la ley debe ser la misma para todos. Por eso Marx
pasa rapidamente, en el texto, de un tipo de igualdad a otro.

¢Qué es lo que Marx critica de la igualdad ante la ley? Se trata
de lo siguiente: nadie es discriminado por la ley, pero porque la ley
no tiene en cuenta el caracter especifico de los miembros de la
sociedad civil, tratdndolos a todos como individuos aislados e
independientes; este igual tratamiento, da a entender Marx, redunda
en el beneficio del mas poderoso, del que estd en mejor situacion
para competir “libremente”. Como puede observarse, se trata, en
realidad, de una critica a la concepcion “burguesa” de la justicia: es
una denuncia de su ceguera, de su defensa de la igualdad
Unicamente después de “hacer la vista gorda” con las desigualdades
mas profundas.

Esta critica, de nuevo, puede interpretarse en dos sentidos. Por
un lado, como un ataque a la idea misma de justicia, a la que se
opondria una igualdad plena, consistente, en este caso, en la efectiva
capacidad de los ciudadanos para satisfacer sus respectivas
necesidades. Habria, en este sentido, una ética mas alld de la
justicia, cuya idea reguladora seria la famosa maxima que Marx
proclama en la Critica al programa de Gotha (1875): «iDe cada cual,
segun sus capacidades; a cada cual segun sus necesidades!». En mi
opiniodn, sin embargo, si por justicia (en tanto que ideal) se entiende
tratar igualmente lo igual y desigualmente lo desigual,®® a fin de dar
a cada uno lo suyo, entonces parece que la maxima marxista no es
una superacién de la justicia, sino mas bien una concrecion de dicho
ideal: una concepcién de la justicia (muy exigente y, por lo tanto,
muy deseable).

3R, GAR,CfA MANRIQUE, “La semantica confusa de la igualdad”, cit., pp. 612-613.
34 ARISTOTELES, Etica a Nicomaco, trad. de J. Palli Bonet, Gredos, Madrid, 2010,
1131a; Id., Politica, trad. de C. Garcia Gual y A. Pérez Jiménez, Alianza, Madrid,
2012, p. 1280a.

23



La otra vision consiste precisamente en entender que la
igualdad ante la ley es una realizacién incompleta del ideal de la
justicia, resultado (entre otros factores) de una concepcién
restringida de la libertad. Segun esta segunda postura, el ideal de
igualdad ante la ley, a través de las sucesivas ampliaciones que ha
ido experimentando (desde referirse exclusivamente a los
propietarios hasta incorporar a los trabajadores, las mujeres y los
esclavos), “acierta” al determinar quiénes son los igualmente libres
(todos), pero no “acierta” (al menos en su concrecion liberal) al
determinar qué trato merecen por ello. Esta “torpeza” en el trato se
debe a que el liberalismo defiende una libertad desligada de la
moralidad, una libertad opuesta a la ley.

De nuevo, el caso de Hobbes es paradigmatico, pues defiende
claramente que la ley es un “grillete” que se opone al derecho o
“libertad”.>®> Considera necesario, para la proteccién del derecho
fundamental (la propiedad sobre el propio cuerpo), que los individuos
cedan su libertad (salvo la libertad de conciencia) al soberano
mediante un pacto, para que este pueda aplicar la ley (ejercer la
potestas in alios, el poder sobre los subditos) y garantizar asi la
seguridad. Esta cesidon o transferencia es, para Hobbes, necesaria,
pero ello no quita que suponga una pérdida de libertad (de la
potestas in se, del poder sobre uno mismo). De este modo, Hobbes
considera que la libertad de los subditos empieza precisamente alli
donde acaban las leyes dictadas por el soberano; como la razén por
la cual se instituia el poder politico es la falta de seguridad, el Estado
dictard leyes fundamentalmente dirigidas a la preservacién de esta
seguridad (entendida esta simplemente como ausencia de violencia
fisica), no entrometiéndose en los asuntos que no afecten a la
preservacion de la misma; por lo tanto, los subditos tendran libertad
de obrar en aquellos ambitos que no suponen un riesgo para la
seguridad, como el comercio.

Se observa con claridad, entonces, qué relacion existe entre la
concepcion liberal de la libertad como algo alienable (como una
propiedad) y opuesto a la ley (desligado de la moralidad) y la
concepcion también liberal de la libertad como no-interferencia. El
punto de partida es la alienabilidad de la libertad y la ley como
opuesta a la libertad (aunque necesaria para la seguridad): en el
estado de naturaleza, los individuos sufren una inseguridad
permanente; con el paso al estado social, los individuos renuncian a
su libertad para garantizar su seguridad; otorgan al Estado, por
tanto, la capacidad de interferir en aquellos asuntos que pongan en
peligro la seguridad. De aqui se llega a la concepcion de la libertad
como no-interferencia: detras de la concepcidon anterior de la libertad
se esconde la conviccion liberal de que solo un tipo de poder (la
violencia fisica o su amenaza) constituye una restriccién de la libertad

35 T. HOBBES, El ciudadano, trad. de J. Rodriguez Feo, CSIC/Debate, Madrid, 1993,
p. 124.

24



individual; es por esto que el liberalismo atribuye al Estado la funcién
de erradicar de la sociedad exclusivamente esa forma de poder y no
otras; y es por esto, en definitiva, que considera que la libertad de
los individuos empieza alli donde terminan las coacciones fisicas
externas, vengan estas de otros individuos o del Estado.

Esta forma de entender la relacién entre ley y libertad, aunque
pueda parecernos muy “natural” en la actualidad, va, en realidad, en
contra del “sentido comun” iusfilosofico anterior a la aparicion del
liberalismo, pensamiento que empieza a gestarse a finales del XVIII
(con algunas ilustres figuras avant la lettre, como es el caso de
Hobbes), pero que propiamente es un fendmeno decimondnico. Va en
contra, pues, de toda la tradicién republicana, que se remonta hasta
la Grecia Clasica y puede encontrarse de forma nitida en el derecho
romano, donde se considera la libertad como un derecho inalienable y
constituido por la ley. Acorde con esta concepcion, el republicanismo
pone de manifiesto que existen, en el seno de toda sociedad, formas
de poder o dominacién distintas de la violencia fisica, por lo que es
necesario atribuir al Estado otras funciones ademas de la seguridad,
como pueden ser la de garantizar la educacion, la asistencia y el
trabajo.

Por emplear de nuevo la célebre distincion de Isaiah Berlin
(aunque en un sentido distinto al que lo hace este autor), el
republicanismo defenderia una concepcidn negativa de libertad (la
no-dominacién) distinta de la concepcidn negativa de libertad del
liberalismo (la no-interferencia); una concepcion, la republicana, que
englobaria —siempre que se tengan en cuenta todas las formas de
dominacion, y no se obvie, por ejemplo, la dominaciéon econémica— a
la concepcion liberal. El que efectivamente sea posible que la libertad
como no-interferencia quede subsumida en la libertad como no-
dominacion quedard, sin embargo, en tela de juicio desde cierta
posicion neoliberal, dominante en la actualidad, que quiere ver
cualquier tipo de interferencia estatal en la “libertad de los ricos”
como una interferencia ilegitima. Esta posicién, en todo caso, parece
dificilmente articulable de forma consistente desde un punto de vista
filosofico-moral.

Para el republicanismo, esta libertad negativa como no-
dominaciéon no es valiosa en si misma, sino que tiene valor en cuanto
es condicién necesaria (aunque no suficiente) de la ‘“libertad
positiva”, de la capacidad de autodeterminacion. Los liberales no
estaran de acuerdo con esta postura, al considerar el contenido de la
libertad como algo esencialmente indeterminado. Pero, de nuevo, la
defensa de esta indeterminacion, si es consecuente, parece conducir
a un relativismo dificilmente sostenible, aunque, por supuesto, muy
util para justificar desigualdades sociales y situaciones de
dominacion.

Esto permite, de algun modo, “unificar” las dos concepciones en
apariencia divergentes de la libertad (la negativa y la positiva),
haciendo notar que la libertad es un valor que consiste en la

25



capacidad de llevar una vida auténoma, para proteger el cual es
preciso no interferir en la vida privada de las personas mas alla de lo
que sea necesario para promover dicha libertad; interferencias
legitimas que habran de ir dirigidas al individuo de que se trate (para
educarlo, por ejemplo) y a todos los demas —actuando especialmente
en aquellas actividades mercantilizadas (el trabajo, por ejemplo) que
suponen un reparto desigualitario de la libertad—. Una no-
interferencia “matizada” que, si se mira bien, equivale a la no-
dominacion.

De este modo, si se concibe la libertad como capacidad para la
autonomia, como la posibilidad de obrar bien (y no como algo
totalmente indeterminado), la prescripcion establecida por la ley no
sera vista como una “limitacion” o una “interferencia”, sino mas bien
(siempre que la ley sea justa) como un elemento habilitador de la
libertad. El resultado es que la igualdad ante la ley deja de ser la
mera delimitacion de los espacios reservados al egoismo. Significa
ahora que las personas no son desiguales en su capacidad para llevar
una vida auténoma, independientemente de sus desigualdades de
raza, sexo, nacimiento, fe religiosa, ideologia politica o nivel socio-
econdmico, por lo que seria injusto tratarlas de manera desigual por
alguna de estas razones en lo que toca a su libertad. Esto no quiere
decir que el derecho carezca de mecanismos para identificar estas
desigualdades cuando sea necesario y actuar, en consecuencia, de
forma desigual (exigiendo una carga impositiva menor al pobre que al
rico, por ejemplo); actuando, en definitiva, de un modo justo, y
favoreciendo la libertad de todos.

«Interesa recalcar el caracter sustantivo de esta version de la
igualdad ante la ley, porque a menudo ha sido calificada como igualdad
“formal” y porque de esta calificacion se ha derivado un desprecio
injustificado por parte de cierto progresismo frivolo. La Unica igualdad ante
la ley que podria ser calificada como “formal” seria, acaso, la igualdad en la
aplicacion de la ley, o igualdad légica derivada de la misma idea de norma.
En cambio, la prohibicién de discriminacién implicada por la igualdad en la
ley justifica, o ha justificado, normas que han establecido la abolicién de la
esclavitud para las personas de raza no blanca, la posibilidad de acceso de
los plebeyos a los cargos publicos de cualquier nivel, el ingreso de las
mujeres en la universidad, la progresiva extensiéon del sufragio o el
matrimonio entre personas de distinto sexo. Ninguna de estas normas
establece una igualdad “formal” (un calificativo que, por cierto, resulta dificil
de comprender, por lo menos en este contexto), sino sustantiva, porque
opera un cambio sustantivo en la posicidon social de los afectados por la
norma, en sus condiciones de vida [...] cada una de esas normas establece
no sélo, como se dice, una igualdad meramente juridica, sino una igualdad
de hecho, aunque la igualdad de hecho que establece nos parezca
demasiado corta. No es correcto tratar la igualdad de hecho y la igualdad de
derecho como dicotdmicas, porque toda igualdad de derecho conlleva
alguna igualdad de hecho en la medida en que la norma juridica
correspondiente sea eficaz (es decir, se cumpla o se respete) [...] Por eso,
sorprende, y confunde, leer que las declaraciones clasicas de derechos

26



(tipicamente la francesa de 1789) establecieron sélo la igualdad formal o la
igualdad juridica, cuando en realidad supusieron un paso decisivo (aunque
s6lo un paso) hacia la igualdad sustantiva de las condiciones de vida de las
personas. Mejor haremos en decir, con Castoriadis, que “estos derechos no
han sido nunca formales (en el sentido de vacios), sino que han sido
siempre parciales, inacabados”».>®

Volvamos, pues, a lo que deciamos mas arriba. La igualdad
ante la ley, segun la interpretacion que hemos hecho, es una
realizacién incompleta del ideal de la justicia. A la luz de lo expuesto,
podemos sefalar ahora que una nocion no liberal de libertad puede
“completar” la igualdad ante la ley hasta convertirla en una
concrecion aceptable del ideal de la justicia. Si se concibe la libertad
ligada a la moralidad, la igualdad ante la ley no es ya una forma de-
limitar el espacio del egoismo. La critica de Marx, pues, afectaria no a
la igualdad ante la ley en si misma, sino a la concepcidn liberal de la
igualdad ante la ley.

De todas formas, hay que afadir lo siguiente: la igualdad ante
la ley, en la medida en que es una forma de justicia administrada por
el Estado, participa de todos los inconvenientes que Marx habia
sefialado con respecto a la emancipacion politica. En este sentido,
podemos decir que se trata de un gran progreso con respecto a las
sociedades divididas en estamentos, pero que al mismo tiempo se
trata de una emancipacion incompleta y, lo que es mas importante,
constitutivamente incompleta. Si se entiende que la igualdad ante la
ley es la justicia, entonces se estd confiando en una emancipacién
ilusoria. Otra cosa seria una igualdad ante la ley que, siendo
establecida o reconocida por el Estado, fuera sin embargo
administrada o gestionada de una forma mas descentralizada y, por
lo tanto, menos abstracta. Pero este es un tema que se escapa de lo
que estamos tratando aqui.

La seguridad, en fin, consiste en la proteccién acordada por la
sociedad a cada uno de sus miembros para la conservacion de su
persona, sus derechos y sus propiedades. Se observa con claridad
como no se trata de un derecho independiente de los anteriores, sino
gue mas bien es el derecho a tener los anteriores derechos
garantizados. Esta proteccion, sefiala Marx, se entiende Unicamente
en un sentido policial: no puede ser de otra manera en una sociedad
que concibe sus derechos como los derechos del hombre egoista,
separado y enfrentado a los demas. Es en este sentido que afirma
que la seguridad es “el mas alto concepto social de la sociedad
burguesa”, asi como antes habia dicho que la libertad (y su aplicacién
practica, la propiedad) constituyen “el fundamento” de la misma. El
fundamento de la sociedad burguesa es el hombre entendido como
moénada aislada, que tiene derecho a que nadie le moleste (libertad)
para poder disfrutar de sus posesiones (propiedad). El Unico vinculo

3 R. GARCIA MANRIQUE, “La semantica confusa de la igualdad”, cit., pp. 613-614.
27



|II

comunitario de una sociedad tal, el Unico “concepto social” que puede
concebir, es la proteccion de esos individuos aislados y de sus
derechos, esto es, el aseguramiento del orden publico mediante el
monopolio de la violencia fisica y su amenaza. Es decir: la seguridad,
el Unico de los cuatro derechos analizados referido a la sociedad, no
favorece la vida comunitaria, sino que es mas bien la garantia de la
forma burguesa de vida, el aseguramiento del egoismo.

En definitiva: en este apartado hemos intentado mostrar que la
critica de Marx a los derechos humanos no es tanto un rechazo de la
idea misma de los “derechos” cuanto un desvelamiento del “espiritu”
o “falsa moralidad” de la sociedad burguesa (que se articula a través
del lenguaje de los derechos). Hemos pretendido argumentar,
ademas, que la ldgica de los derechos no se agota en la vision
individualista que la ideologia liberal tiene de los mismos, y que los
convierte en una mera santificacion del egoismo: los derechos
pueden servir también para canalizar unos ideales genuinamente
emancipadores, pueden ser un potente instrumento conceptual al
servicio de las reclamaciones de una sociedad mas justa.

4.- DERECHOS HUMANOS Y DERECHOS DE CIUDADANIA

Una vez desvelado el contenido de los derechos humanos, Marx
regresa a la cuestion de la emancipacién politica. Recordemos que en
su critica de la misma habia sefalado en qué sentido supone una
subordinacién (no reconocida) del Estado con respecto a la sociedad
civil. En el caso de los derechos, la subordinacién se hace explicita. Es
la sociedad civil la que lleva la voz cantante: los derechos de
ciudadania tienen menos importancia que los derechos del hombre.
Estos ultimos son los que tienen verdadera fuerza legitimatoria: como
dice el articulo primero de la Constitucién de 1793, «el gobierno es
instituido para garantizar al hombre la vigencia de sus derechos
naturales e imprescriptibles». El Estado tiene por funcién asegurar
que los principios del hombre egoista puedan realizarse lo mas
posible. La politica es el medio, la vida privada el fin. Marx considera
enigmatico que esto pueda producirse en un momento revolucionario,
en el cual un pueblo decide fundar una nueva comunidad politica.

Aqui es necesario sefalar que, especialmente en el caso de la
Revolucidon Francesa, esta no es la Unica lectura posible. Veamoslo
con un poco de detalle. Los revolucionarios franceses entienden la
ciudadania como opuesta tanto a la sujecion o dominacién como a la
humanidad, esto es, a los derechos naturales del ser humano:
libertad, igualdad, propiedad y resistencia a la opresién (en la
Constitucién de 1793, afadiendo la igualdad y considerando que el
derecho de resistencia se deriva en realidad de los restantes). La
primera oposicion no presenta problemas: a la luz de lo que hemos
dicho, sitla a estos revolucionarios en la tradicién republicana, segun
la cual la ciudadania (la ley) es condicién de posibilidad de la libertad,
en la medida en que permite socavar ciertas relaciones de

28



dominacion que se dan en el seno de toda sociedad. Pero la segunda
oposicion parece ir precisamente en contra de esto, al supuestamente
considerar la ciudadania como una pérdida necesaria de la libertad
natural en aras de garantizar los propios derechos naturales o pre-
politicos, incluida la libertad.

La explicacion de Marx es que la politica es aqui Unicamente un
medio para garantizar la vida egoista en la sociedad burguesa. Esta
interpretacion sitla al pensamiento revolucionario francés alineado
junto a los presupuestos fundamentales del liberalismo. Pero, tal vez,
considerar la ciudadania como un ‘“instrumento” o un “artificio”
garante de los derechos pre-politicos e imprescriptibles de los seres
humanos, lo que podemos denominar una posicion iusnaturalista, no
es incompatible con una concepcién de la ciudadania como
“constitutiva” de libertad. Piénsese el célebre discurso de Robespierre
“Sobre la necesidad de revocar el decreto sobre el marco de la plata”,
pronunciado ante la Asamblea en agosto de 1791, en el que concibe
la politica como un instrumento garante de los derechos pre-politicos
e imprescriptibles de los hombres al tiempo que liga claramente los
derechos de ciudadania a la libertad.?’ Esto es posible porque, si bien
la ciudadania se opone a la humanidad, el paso al “estado social” no
supone una pérdida de libertad, sino una pérdida de ciertos
“privilegios” o “ventajas”, pérdida que se realiza para garantizar los
derechos fundamentales y, entre ellos, la libertad. Otra cuestién es si
es adecuado considerar, como hacian los revolucionarios franceses,
que la igualdad, la propiedad y la resistencia a la opresidon (o,
después, la igualdad) son todos ellos “derechos imprescriptibles”,
pero no entraremos en este tema. Tampoco zanjaremos la cuestién
de cudl de las dos visiones, la de Marx o esta Uultima, es mas
adecuada para entender la Revoluciéon Francesa. En cualquier caso,
da la impresion de que las tendencias mas democraticas de la misma
no se ven afectadas por las criticas que Marx dirige al mundo liberal.

El propio Marx parece observar aqui una tensién, cuando sefiala
que la “practica” de los revolucionarios estd, por momentos, en
contradiccion con la “teoria”, es decir, con esta subordinacién de lo
publico (ciudadania) a lo privado (humanidad). Pero termina
refiriéndose exclusivamente a aquellos momentos en los que, al
entrar en colision con la esfera publica, la libertad no es respetada.
Se trata de momentos en los que el Estado, la vida politica, trata de
aplastar la que es su premisa, su condicion de posibilidad, la sociedad
burguesa: es una situacién de violencia, de contradicciones, de
abolicion no ya de la vida egoista, sino de la vida misma. Marx
entiende que esta practica revolucionaria es ciega, es fruto de la
exaltacién, y que es solo una excepcidn pasajera a la regla, a la
“teoria”, a la separacidon abstracta entre el ciudadano y el burgués.

37 M. ROBESPIERRE, "Discurso sobre la necesidad de revocar el decreto sobre el
marco de la plata”, en V. MENDEZ BAIGES (ed.), El discurso revolucionario 1789-
1793, Sendai, Barcelona, 1993 [1791], pp. 95-96.

29



Sin embargo, el texto de Robespierre antes mencionado o, mas en
general, el pensamiento (y no solo la practica) de las facciones mas
democraticas de la revolucion, podrian contradecir en parte esta
interpretacion. Mas alld de lo que hubo en estos revolucionarios de
guillotina, un aspecto que la Historia no se ha cansado de repetir,
también puede observarse en ellos un genuino espiritu publico,?® una
voluntad por ir mas alld de los estrechos limites de la sociedad
burguesa.

Hecha esta precision, volvamos al enigma senalado por Marx: la
degradacion, en un momento revolucionario, de la politica a simple
medio para salvaguardar la vida de la sociedad civil. El misterio, dice
Marx, se resuelve “de forma sencilla”. Inicia entonces las que
probablemente son las paginas mas brillantes de su ensayo. Las
revoluciones que dieron origen a la Modernidad, al derrocar la
sociedad estamental caracteristica del feudalismo, suprimieron al
mismo tiempo el caracter politico de la sociedad civil. En el Antiguo
Régimen, la sola acumulacion de riquezas (actividad “privada”, desde
los ojos modernos) de la burguesia tenia un componente politico,
pues ponia en riesgo la estructura social en su conjunto. Y no solo
eso: todos los elementos de la sociedad estamental (la familia, el
trabajo o la propiedad) tenian un caracter inmediatamente politico,
en tanto que eran parte de la forma de organizacion comunitaria de
dicha sociedad. En la Modernidad, en cambio, la politica se concentra
exclusivamente en el Estado. En esto radica la esencia de la
emancipacion politica, como ya habia sefialado Marx repetidamente.

«La revolucion politica suprimio [...] el caracter politico de la sociedad
burguesa. [..] Desencadend el espiritu politico, que se hallaba como
escindido, dividido y estancado en los diversos callejones de la sociedad
feudal; lo aglutind sacdndolo de esta dispersion, lo liberé de su confusidn
con la vida civil y lo constituyéd como la esfera de la comunidad, de la
incumbencia general del pueblo en la independencia ideal con respecto a
aquellos elementos especiales de la vida civil. La determinada actividad de
vida y la situacién de vida determinada descendieron hasta una significacion
puramente individual. Dejaron de conformar la relacion general del
individuo hacia el conjunto del Estado».>®

Esta separacion de lo politico y su concentracion en una esfera
destinada a “representar” los intereses de la sociedad en su conjunto
constituyen, segin Marx, un gran progreso con respecto a una
sociedad que dividia a las personas en estamentos desde el
nacimiento hasta la muerte. Pero se trata, al mismo tiempo, de una
emancipacion ilusoria, en la medida en que el Estado dejara que los
particularismos de la sociedad civil se sigan desarrollando en privado
(e incluso aumenten) y, ademas, estarad siempre subordinado con

38 R. GARCIA MANRIQUE, La libertad de todos. Una defensa de los derechos
sociales, El Viejo Topo, Barcelona, 2013, p. 55.
39 K. MARX, “Sobre la cuestién judia”, cit., pp. 152-153.

30



respecto a ella. Es por esto que, dice Marx, la emancipacién politica
es en realidad la emancipacion de la sociedad burguesa. Es la
revolucion de los burgueses hecha para favorecer los intereses de los
burgueses:

«la plenitud del idealismo del Estado era al mismo tiempo la plenitud
del materialismo de la sociedad burguesa. Al sacudirse el yugo politico se
sacudieron al mismo tiempo los vinculos que mantenian [apresado] el
espiritu egoista de la sociedad burguesa. La emancipacién politica fue al
mismo tiempo la emancipacién de la sociedad burguesa con respecto a la
politica, su emancipacion de la apariencia misma de un contenido general.
La sociedad feudal se habia disuelto en su fundamento, en el hombre. Pero
en el hombre tal y como realmente era su fundamento, en el hombre
egoista. Este hombre, el miembro de la sociedad burguesa, es ahora la
base, la premisa del Estado politico. Y como tal es reconocido por él en los
derechos humanos».*°

Estos derechos, naturalmente, no se presentan como los
derechos del hombre egoista, sino que estan disfrazados como
derechos universales del hombre, pretendidamente validos en toda
comunidad politica e incluso antes de la constitucion de esta.
Obsérvese aqui que es el “materialismo” de la sociedad burguesa,
gue se esconde detras de la mascara de los derechos humanos, lo
gue critica Marx, y no la idea de los derechos humanos en si misma.
La critica se dirige contra esta operacion de encubrimiento, por la
cual la vida del ciudadano queda subordinada a la vida egoista.

Los “derechos humanos”, entendidos en este sentido, son un
discurso que armoniza muy bien con el mito de la “guerra de todos
contra todos” en el “estado de naturaleza”. Incluso se podria pensar
gue se trata de dos visiones inseparables. El mito dice asi: primero
todos somos egoistas por naturaleza, por lo que se genera un clima
de inseguridad generalizada; como seria imposible vivir asi,
decidimos seguir ciertas reglas sociales, fundamentalmente en la vida
publica; esta “esfera politica” tiene el objetivo de seguir permitiendo
la “libertad” (aunque ahora esta se encuentre limitada) en la esfera
privada. La ley, lo publico, es lo que limita; los derechos, lo privado-
natural, es lo que libera. Intentar extender la vida politica mas alla de
los limites del Estado supone atentar contra la libertad de los
individuos. Se consagran de este modo la imperfeccion de la vida
publica y su limitacién a una esfera restringida: intentar solucionarlo
seria contraproducente y totalitario, pues iria en contra de la
“naturaleza humana”. En definitiva: desde la ontologia liberal, no se
puede vislumbrar una alternativa a la sociedad escindida, a la
oposicidn entre el interés particular y el interés general.

Es por esto que la ciudadania, para Marx, no puede ser una via
de emancipacion: es solo una ficcion para intentar controlar o
arreglar los efectos mas desagradables de la vida burguesa, elevada

0 Ibid., p. 153.
31



a vida humana universal. En los momentos en que se acentle,
ademas, el caracter clasista de Estado, la “ficcién” puede llegar a ser
no ya un paliativo, sino un sutil instrumento de dominacién, una
prédica tedrica de la igualdad que permite funcionar mejor a las
desigualdades de fondo; una forma de hacer pasar a estas como un
mero asunto privado, natural, universal, carente de significacién
politica y que, por lo tanto, no se puede cambiar. Lo sepan o no,
viene a decir Marx, los partidarios de la emancipacion politica acaban
rebajando la ciudadania y la comunidad politica en su conjunto a un
medio para la conservacion de unos derechos particulares,
dominadores. El ciudadano se convierte en servidor del hombre
egoista.

La conclusion final de Marx soluciona este “enigma”, esta
subordinacion de lo publico a lo privado en un momento
revolucionario: el Estado politico no puede ir realmente en contra del
egoismo que subyace a los derechos humanos, porque el Estado y el
egoismo sin trabas surgen a la vez; se trata de dos
“manifestaciones”, por decirlo asi, del nuevo modo de produccién
capitalista, cuyos entresijos se encargara de descifrar Marx en su
obra posterior.

«La constitucion del Estado politico y la disolucion de la sociedad
burguesa en los individuos independientes —cuya relacién es el Derecho, asi
como la relacién entre los hombres de los estamentos y los gremios era el
privilegio— se lleva a cabo en uno y el mismo acto. Pero el hombre en
cuanto miembro de la sociedad burguesa es el hombre no politico, aparece
necesariamente como el hombre natural. Los droits de I'homme aparecen
como droits naturels, pues la actividad autoconsciente se concentra en el
acto politico [...] La revolucién politica disuelve la vida burguesa en sus
partes integrantes, sin revolucionar estas partes mismas ni someterlas a la
critica. Se comporta hacia la sociedad burguesa, hacia el mundo de las
necesidades, del trabajo, de los intereses privados, del derecho privado,
como hacia el fundamento de su existencia, como hacia una premisa que ya
no estd fundamentada y, por tanto, como ante su base natural. Finalmente,
el hombre, en cuanto miembro de la sociedad burguesa, es considerado
como el hombre propiamente tal, como el homme a diferencia del citoyen,
por ser el hombre en su inmediata existencia sensible e individual, mientras
que el hombre politico s6lo es el hombre abstraido, artificial, el hombre
como una persona alegdrica, moral. El hombre real sélo es reconocido bajo

32



la forma del individuo egoista, el verdadero* hombre sélo bajo la forma del
citoyen abstracto».*

La alternativa que da Marx a esta emancipacion ilusoria es la
emancipacion humana. Esta solamente se produce cuando la libertad
individual se reconcilia con la vida comunitaria:

«La emancipacion politica es la reduccién del hombre, de una parte, a
miembro de la sociedad burguesa, al individuo egoista independiente y, de
otra, al ciudadano del Estado, a la persona moral. Sélo cuando el hombre
individual real recupera en si al ciudadano abstracto y se convierte como
hombre individual en ser genérico, en su trabajo individual y en sus
relaciones individuales, sélo cuando el hombre ha reconocido y organizado
sus forces propres como fuerzas sociales y cuando, por tanto, no separa ya
de si la fuerza social en la forma de fuerza politica, sélo entonces se lleva a
cabo la emancipacién humana».*

Marx ya es consciente de que el asunto de la emancipacién se
juega en el terreno de la sociedad civil: solo cambiando esta es
posible emanciparse. Hay que centrar la atencion en todo ese ambito
que la ideologia liberal reduce a “vida privada”, para desvelar que la
supuesta independencia de las “moénadas” es cierta en muy pocos
casos, Y que ademas esta apoyada en unas relaciones sociales de
dominacion. Se trata, en fin, de no reducir /o social (lo comunitario) a
la politica, a lo “abstracto” (al Estado). Por decirlo con otras palabras:
se trata de aumentar el espacio de /o politico mas alla del Estado.

La critica, por tanto, se dirigird de un modo creciente, en los
anos posteriores, hacia la sociedad civil, y muy especialmente hacia
las relaciones que establecen los seres humanos en la produccién. Es
alli donde hay que buscar las principales causas que impiden la
emancipacion. Y es también alli donde hay que buscar la figura de
dicha emancipacién. Pero esto es ya otro cantar. Por ahora, no
“asigna” la tarea de la emancipacién a ninguna clase social concreta.
Simplemente dice que el hombre individual tiene que recuperar en si
al ciudadano abstracto. Es cierto que unos meses después, en la
“Introduccién para la critica de la Filosofia del Derecho de Hegel”,
escrita entre finales de 1843 y principios de 1844, Marx hace
referencia por primera vez al proletariado, pero este aparece como un
elemento pasivo, como la base material de la que tiene que echar

*! Hay aqui una pequefia contradiccidén con respecto a lo dicho por Marx unos
parrafos mas atras (en la pagina 150, segun la edicién castellana manejada). Alli
Marx sefialaba que la emancipacidn politica supone considerar como verdadero
(wahre) y auténtico (eigentlichen) hombre al burgués, y no al ciudadano. Ahora, en
cambio, sefiala que la emancipacién politica supone considerar al burgués como el
hombre real (wirkliche) y al ciudadano como el hombre verdadero (wahre). Se
puede entender sin problemas a qué se refiere Marx, pero no esta de mas
aclararlo: en el primer caso, verdadero equivale a “real” o “auténtico”; en el
segundo, verdadero equivale a “"moral” o “abstracto”.

42 K. MARX, “Sobre la cuestion judia”, cit., p. 154.

43 Ibid., p. 155.

33



mano la critica, como el corazén que debe ser guiado por la cabeza,
por la filosofia revolucionaria. Sera un poco mas adelante, hacia
1845, cuando Marx adopte sin ambages la perspectiva de la
autoemancipacién proletaria.** A pesar de que este no sea el tema
del articulo, conviene decir aqui dos palabras sobre el mismo antes
de concluir, concretamente en relaciéon a lo siguiente: écdmo puede
una clase concreta, particular, realizar nada menos que la
emancipacion humana? La unica respuesta posible consiste en decir
que puede porque es una clase universal.

«Esta razén no es, desde luego, que la clase trabajadora sea la mas
numerosa y la mas pobre, como se ha dicho a veces. Lo que Marx y Engels
seflalaron es que los trabajadores asalariados modernos componen una
clase s‘gcial cuya emancipacion no exige la explotacién de ninguna otra
clase».

Esto, sin duda, es lo fundamental: la revolucion del proletariado
no consiste en acabar con la dominacion burguesa para sustituirla por
la dominacidn proletaria, sino en abolir las injusticias de clase. Es por
esto que es la Unica clase social que va mas alla de los
particularismos. De todas formas, seguramente tampoco es del todo
irrelevante que la clase trabajadora sea, al mismo tiempo, la mas
numerosa y la mas pobre (y que lo haya sido a lo largo de toda la
historia). El hecho de que el proletariado soporte las cargas de la
sociedad sin disfrutar de sus ventajas otorga a esta clase una
indudable fuerza moral. Siempre que esta “"miseria” no sea entendida
en un sentido ‘“religioso”, pues entonces se puede caer en
formulaciones del tipo “cuanto peor es mejor” (cuanto mas
sufrimiento, mas cerca de la redencién), lo cierto es que es un
aspecto que no puede obviarse. En cualquier caso, como ya hemos
dicho, la “teoria de la revolucién” no es el asunto que aqui nos ocupa.
Si la hemos mencionado es porque es una idea que en el
pensamiento de Marx se halla ligada a la cuestién de la emancipacién
humana. En nuestros dias, creo, sigue siendo necesario ocuparse de
este tema, por mucho que nos pueda parecer “lejano”: es necesario
pensar, por ejemplo, la relacidn que debe guardar el fin de la
emancipacion con respecto a los medios emancipadores o, también,
atender a las caracteristicas de la clase oprimida, y especialmente a
aquellos aspectos en los que difiere del proletariado industrial
decimononico.

En definitiva: en Sobre la cuestion judia, Marx ha dejado claro
que la emancipacién politica no puede ser un objetivo final, pues no
supone la superacidon de toda forma de dominacion y alienacidon. En
consecuencia, la confianza en la esfera politica (en el Estado y en los

4 M. LOWY, La teoria de la revolucién en el joven Marx, trad. de F. Gonzalez
Aramburu, Siglo XXI, Madrid, 1973, pp. 134-186.

4> ], R. CAPELLA, “Leer el Manifiesto Comunista hoy”, en Id., Los ciudadanos
siervos, Trotta, Madrid, 1993, p. 188.

34



derechos) como via de emancipacion, aunque no es rechazada de
forma plena, si queda seriamente en entredicho. Como ya hemos
senalado, el socialismo se ha posicionado, desde la perspectiva que
otorgan los afios, de dos maneras diferentes ante esta problematica.
Una primera postura consiste en senalar que la estructura estatal ha
servido de facto para ir mas alld de la simple emancipacion politica, y
esto a pesar de reconocer la parcialidad y la insuficiencia del proceso.
La segunda, en cambio, insiste en el hecho de que la emancipacién
politica no solo no agota ni culmina la emancipacién humana, sino
gue ademas no puede contribuir a ella. Es decir, sospecha que la via
politica sea realmente una via de emancipaciéon, y no camino a
ninguna parte o, peor, un mecanismo de reproduccion de la
dominacion. Desde mi punto de vista, las dos perspectivas no se
oponen de forma tajante, y se puede incluso pensar que son en el
fondo complementarias. Los “riesgos” de la primera posicion son la
confianza excesiva en una apertura del sistema desde dentro, la
adopcion de mecanismos y actitudes que afianzan mas que
subvierten el statu quo, la caida en el conformismo. El “peligro” de la
segunda reside en la dificultad de pensar una via alternativa, lo cual
puede desembocar en la desesperanza, cuando no en la critica estéril,
en el gesto estético, en la adopcion de un mas alla (es decir, un mas
aca) de la Ilustracion.

La postura de Marx, mas proxima a la segunda perspectiva, no
cayd sin embargo en sus inconvenientes. La alternativa a la viciada
via politica estaba surgiendo con fuerza en su época. Los
trabajadores empezaban a organizarse y a reclamar lo que era suyo.
Sus luchas son lo que interesa a Marx desde 1845, y no la ciudadania
con sus falsos derechos, que conviven con la dominacién. ¢Debemos
considerar este “espiritu” revolucionario como algo del pasado?
Evidentemente no. ¢Debemos saber combinarlo con la via politica, en
lugar de concebirlo como algo opuesto a ella? Creo que si. Y en el
caso de los derechos especialmente.

5.- CONCLUSION

Marx lleva a cabo dos criticas a los derechos humanos. Por un
lado, muestra las limitaciones emancipatorias de los derechos de
ciudadania, resultado de la (no reconocida) subordinacién del Estado
con respecto a la sociedad civil. Por otro, desvela el egoismo que se
esconde detras de los llamados derechos humanos, los cuales son en
realidad una forma de naturalizar la forma de vida de la sociedad
burguesa. Termina por relacionar una critica con otra, sefialando que
la emancipacion politica (el reconocimiento de los derechos de
ciudadania) y el egoismo sin trabas de la sociedad civil (sancionado a
través de los derechos humanos) son dos procesos que tienen lugar a
la vez, en el momento en que el ascenso de la burguesia rompe con
los mecanismos de la vieja sociedad feudal. Este parto gemelar

35



explica que, incluso en los momentos revolucionarios, la burguesia
ascendente conciba la vida politica como un simple medio para el
aseguramiento de los derechos pre-politicos.

éCOmo nos interpela esta doble critica marxiana en la
actualidad? En el caso de los derechos humanos, nos obliga a
preguntarnos si resulta posible concebirlos de forma sélida vy
coherente mas alld de la forma individualista o egoista a la que los
somete el pensamiento liberal. De esta posibilidad depende el que
una moral basada o expresada en el lenguaje los derechos pueda
llegar a constituir un pensamiento emancipatorio. En el caso de los
derechos de ciudadania, nos empuja a intentar pensarlos mas alla de
su forma abstracta o limitada. Esto requiere tener presente el proceso
de incorporacion de los derechos sociales a la ciudadania y las
consecuencias que de ello se siguen con respecto a las limitaciones
de la emancipacion politica (del Estado con respecto a la sociedad
civil): no para coquetear con la idea de que estas limitaciones son
hoy mas livianas, pero si para ser conscientes de que se han
modificado. En un momento en que las fuerzas apatridas del capital
se muestran mas fuertes y extendidas que nunca, desplazandose sin
trabas por todo lo ancho del globo, urge cuestionarse qué papel
puede jugar el Estado en la dificil tarea de embridarlas. Sea como
sea, la mejor prueba de la profundidad de la critica marxiana
seguramente sea que estos dos interrogantes aln permanecen, por
mucho que nos esforcemos en encontrarles solucién, incomodamente
abiertos.

36



