N

)
{URI-AGE &

Consolider-Ingenio 2010
\_ W,

Papeles el tiempo de los derechos

“LA HUMANIDAD DE OTROS” EN EL AMBITO DEL
DEBATE TEORICO: BARRERAS DE NACIONALIDAD Y
EDUCACION LIBERAL

Maria del Mar Rojas Buendia
Doctora en Derecho
Universidad Carlos 111 de Madrid
marojbu@yahoo.es

Palabras clave: Ciudadania universal, comunidad de personas, barreras de
nacionalidad, minorias, diversidad, pensamiento critico, identidad.

Ndmero: 5 Ano: 2016

ISSN: 1989-8797



Comité Evaluador de los Working Papers “El Tiempo de los Derechos”

Maria José Afnon (Universidad de Valencia)

Maria del Carmen Barranco (Universidad Carlos I11)
Maria José Bernuz (Universidad de Zaragoza)

Manuel Calvo Garcia (Universidad de Zaragoza)

Rafael de Asis (Universidad Carlos I11)

Eusebio Fernandez (Universidad Carlos I11)

Andrés Garcia Inda (Universidad de Zaragoza)

Cristina Garcia Pascual (Universidad de Valencia)

Isabel Garrido (Universidad de Alcald)

Maria José Gonzalez Ordovés (Universidad de Zaragoza)
Jesus Ignacio Martinez Garcia (Universidad of Cantabria)
Antonio E Pérez Lufio (Universidad de Sevilla)

Miguel Revenga (Universidad de Cadiz)

Maria Eugenia Rodriguez Palop (Universidad Carlos I11)
Eduardo Ruiz Vieytez (Universidad de Deusto)

Jaume Saura (Instituto de Derechos Humanos de Catalufia)



“LA HUMANIDAD DE OTROS” EN EL AMBITO DEL DEBATE TEORICO:
BARRERAS DE NACIONALIDAD Y EDUCACION LIBERAL.

Maria del Mar Rojas Buendia
Doctora en Derecho. Universidad Carlos 111 de Madrid. marojbu@yahoo.es

Palabras clave. Ciudadania universal, comunidad de personas, barreras de
nacionalidad, minorias, diversidad, pensamiento critico, identidad.

“.. mientras vivamos, mientras estemos entre los seres humanos,
cultivemos nuestra humanidad”.

Séneca, Sobre la ira.

“.. tenemos la gran oportunidad de cultivar nuestra humanidad,
porque vivimos entre seres humanos con una sola “identidad humana”.

Maria Mar Rojas.
1. INTRODUCCION:

“(...) a menudo resulta dificil amar a alguien a quien no se conoce 0 a alguien
distinto de nosotros™. Con respecto a este tema, nos encontramos pues, con un viejo
inquilino con traje nuevo en la misma casa unos afios después. Esta es la realidad que
nos sorprende actualmente tildada de crisis (migratoria) y problematica (los refugiados).

Por esta razon, primero partimos de analizar la actualidad del fenémeno de la
diversidad con un enfoque “intercultural” desde un punto de vista nacional,
mencionando asimismo el fendmeno de la inmigracién a la Unién Europea de personas
procedentes de distintas latitudes, culturas, lenguas, tradiciones y religiones?. Y,
concretamente, a Estados de Derecho como el nuestro donde se debe garantizar la
convivencia democratica de una sociedad multicultural que es un hecho, en detrimento
de cualquier diferencia sea cual sea su connotacion.

1 CRAVEN NUSSBAUM, M., El cultivo de la humanidad. Una defensa clasica de la reforma en la
educacidn liberal, Ed. Andrés Bello, Barcelona, 2001, p. 24.

2 El Predambulo de la Carta Europea de Derechos Fundamentales (DOCE 2000/C 364/8, de 18 de
diciembre) se refiere a la contribucién de preservacion y al fomento de los valores comunes individuales
y universales de “la dignidad humana, la libertad, la igualdad y la solidaridad”; y de los principios de
“democracia” y del “Estado de Derecho”, por parte de la Union “dentro del respeto de la diversidad de
culturas y tradiciones de los pueblos de Europa, asi como de la identidad nacional de los Estados
miembros (...)”.



Después, con la conviccion de que se hacen imprescindibles contextos o &mbitos de
debate teorico, paralelos al desarrollo practico de estas propuestas, con el fin de integrar
estudios multiculturales y de minorias; pasaremos a detenernos en las reflexiones que
realiza Nussbaum en su articulo “Ciudadanos del mundo” desde una perspectiva clasica
centrada en la “escuela estoica”, y también moderna, sobre conceptos como la
“educacion superior” en cuya exposicion hemos integrado otros aspectos como la
“educacion liberal”; y los “valores: auto-examen critico; el ideal de ciudadano del
mundo y el desarrollo de la imaginacién narrativa” para todo aquel aspirante que
pretenda gozar de tal condicion; la “comunidad de personas”; el “pensamiento critico”;
la “busqueda de la verdad”; las “barreras de nacionalidad (y de clase y de género)”; la
“diversidad de otros”; la “humanidad de otros”; y el “relativismo moral”.

Nuestra propuesta pasa por presentar dos sugerencias, que simplemente quedan
apuntadas en las conclusiones -y que pretenden justificar una pedagogia de la
solidaridad, a la vez que una pedagogia solidaria-, porque consideramos que guardan
una estrecha relacion de afinidad midiendo aquéllas, sin embargo, cada una de ellas
pardmetros distintos: a) para una educacion para la ciudadania universal; y b) para
construir actualmente el futuro de la Universidad publica sobre la base de una
educacion liberal y el concepto de “ciudadania universal”.

2. LA DIVERSIDAD Y EL PROYECTO “INTERCULTURAL”:

El mundo actual es inevitablemente multicultural y multinacional. Algo que no
debe ser confundido con el concepto “intercultural”, como De Lucas propone. Pues la
discusion sobre la dialéctica del reconocimiento se centra en un factor de
multiculturalidad de caracter externo como es la inmigracion. Aunque, en nuestro caso,
en las sociedades de la Union Europea, existe una importante “pluralidad cultural
endogena” que no puede atribuirse al concepto interculturalidad ni confundirse con la
multiculturalidad, y que tampoco equivale a mestizaje®.

La integracién social es un concepto complejo que no debiera identificarse con
integracion cultural, considerar a las personas como “moralmente iguales” supone tener
que tratar “la nacionalidad”, “la etnia”, “la clase”, “la raza” y “el género” como
“moralmente irrelevantes™: irrelevantes en lo que se refiere a esta posicion de igualdad®;
y esta integracion no se persigue si se mantiene el mecanismo de sospecha, si se
mantienen los “fobotipos” a que De Lucas se refiere®, que hace de todo extranjero (hoy,
la persona extra o intracomunitaria pobre; p. ej., gitanos rumanos 0 inmigrantes
refugiados en la UE) sujeto de sospecha que conlleva a la discriminacion en el trato, es
decir, a la no equiparacion en derechos como algo naturalmente justificado, y también a
su violacion, a la asimetria en la relacion de acogida por parte de la sociedad que acoge,
y que debiera garantizarlos, ensefiarlos y exigirlos.

3 En el caso de la Uniéon Europea, “Las sociedades (...) estan descubriéndose a si mismas, con gran
dificultad, como sociedades multiculturales. Aunque en la mayoria de ellas el factor decisivo de
multiculturalidad es interno, endégeno (la presencia de minorias nacionales, culturales, linglisticas, que
exigen reconocimiento en el espacio publico), lo cierto es que buena parte de la discusion acerca de la
dialéctica del reconocimiento en nuestro ambito se centra en un factor de multiculturalidad de caracter
externo, aldgeno: la inmigracion”, DE LUCAS, J., “Sobre el papel del Derecho y el contrato politico en el
proyecto intercultural”, Isonomia, n.® 19, Octubre, 2003, p. 48.

4 Vid., “Réplica” en CRAVEN NUSSBAUM, M., Los limites del patriotismo. Identidad, pertenencia y
-ciudadania mundial, Paidds, Barcelona, 1999, p. 161.

S Vid., ibidem, p. 51.



Las identidades culturales configuran estrategias de adaptacion para la interaccién
social, que requieren de una negociacion razonable de las reglas de juego de la
convivencia plural, marginando aquellas otras que perpettan el statu quo de un grupo
dominante que monopoliza la segmentacion de la sociedad arrogandose un instrumento
excepcional del orden, por considerarlo naturalmente legitimo.

En la base de este conflicto real presentado como identitario, reside un conflicto de
intereses que tiene que ver con la distribucién de la riqueza y la participacion en el
poder. Y con las condiciones para que puedan darse esta distribucion y participacion,
que bloguea cualquier dialogo en serio y nos remite a una dimensién méas compleja de
orden global: la subordinacion de la gestion de los flujos migratorios a los intereses del
mercado global. Cuya politica instrumental y defensiva, de policia de fronteras y
adecuacion coyuntural a la demanda del mercado de trabajo, se dirige a una gestion
cuantificable en términos de crecimiento y beneficios para los paises mas
desarrollados®.

Estos flujos migratorios, sin embargo, nos hacen comprender que es precisamente
el orden de las cosas establecido el que tiene que cambiar, entre ellas, nuestra nocién de
soberaniay de ciudadania’.

Por una parte, de poco sirve centrarse en el riesgo que puede llegar a suponer para
las democracias occidentales el fendmeno de la multiculturalidad que refuerza la idea
de “homogeneidad social” en términos de identidad cultural, étnica o demografica;
conduciéndonos a un reduccionismo que sostiene el cardcter imprescindible de aquélla
como requisito para la pervivencia y estabilidad de cualquier grupo social, propio de las
politicas de asimilacién impuestas y por las de segregacion. Y, por otra parte, mas alla
de la discusién sobre las politicas especificas de gestion del trafico de flujos y de su
presencia en los paises de destino, la inmigracion supone un desafio y una oportunidad
para reflexionar sobre las condiciones del vinculo social y del contrato politico. Con el
fin de revisar los criterios no ya de acceso, sino sobre todo de pertenencia. Y con ello,

las condiciones de una “democracia plural e inclusiva”®,

A este respecto, otra politica pensada a partir de dos dimensiones es posible y
deseable: a) la dimension internacional o externa de la inmigracion, exige el
reconocimiento del derecho universal a la libre circulacion, contribuir a que se den las
condiciones necesarias para llegar a unas relaciones equitativas Norte-Sur, y el
desarrollo de estos ultimos paises’; y, b) la dimension estatal o interna de la

® En la UE y en Espafia prima un modelo de gestion de la inmigracién centrado en ésta como una
herramienta del mercado global. Vid., sobre el concepto de fundamentalismo liberalista, STIGLITZ, J., El
malestar en la globalizacion, Madrid, Taurus, 2002; BECK, U., La sociedad del riesgo global, Siglo
XXI, Madrid, 2002.

7Vid. DE LUCAS, J., “Sobre el papel del Derecho y el contrato politico en el proyecto intercultural”, op.
cit., p. 54. “Today the terms citizenship and nationality both refer to the national state. In a technical legal
sense, while essentially the same concept, each term reflects a different legal framework. Both identify
the legal status of an individual in terms of state membership. But citizenship is largely confined to the
national dimension, while nationality refers to the international legal dimension in the context of an
interstate system”, vid. SASSEN, S., “The Repositioning of Citizenship: Emergent Subjects and Spaces
for Politics”, Berkeley Journal of Sociology, Vol. 46, 2002, p. 7.

8 Vid., ibidem.

% “(U)na larga tradicion del pensamiento politico concreto, que empieza con el De Officiis de Cicerén y se
extiende, desde Grocio hasta Kant y Adam Smith hasta llegar al moderno derecho internacional, ha

3



inmigracion, requiere la revision de las condiciones juridicas y politicas del inmigrante,
del contrato social y politico, afectando al principio de igualdad y a la nocion de
ciudadania®®.

La “interculturalidad” como planteamiento serio exige tomar en serio a su vez a las
otras culturas, ha de existir una voluntad real de conocer las demas culturas, y de
reconocer el derecho a la identidad cultural de los otros. Partimos de la base de que el
Estado es monocultural, de que compartimos una sola cultura, que da paso a la
diversidad cultural que reivindica el derecho a la “propia cultura”, entendida como
cultura diferenciada y minoritaria, con aspectos distintos o especificos respecto de la
cultura general.

Este es un momento de “pluralismo cultural”, que reconoce que nuestras sociedades
son multiculturales y que es posible diferenciar: a) el derecho al acceso y participacion
en la cultura como bien primario, 0 como acceso, participacion y disfrute de la cultura
como requisito para el desarrollo y la emancipacion individual, donde prima el
“principio de igualdad”; y, b) el derecho a la “propia identidad cultural, al propio
patrimonio y herencias culturales, donde lo importante es “garantizar la diferencia”
como punto de partida para participar en la vida publica, para contribuir a ella, evitando
la extranjerizacion del inmigrante®?,

El proyecto intercultural lo podemos considerar desde tres diferentes visiones: a) el
ideoldgico, en el cual los medios de comunicacién y la educacion intercultural y la
mediacion son componentes imprescindibles; b) el normativo, que tiene como epicentro
el discurso juridico politico con la reflexion sobre conceptos como el de “ciudadania
inclusiva”, la “soberania compartida” y la “economia de co-desarrollo”; y, c) el de la
praxis social, que nos reconduce de nuevo a la educaciéon y al ambito de la ética
publica®?.

Este dltimo punto nos sirve para introducir, en paralelo, el enfoque que Nussbaum
aporta desde el contexto norteamericano, acerca del concepto de ‘“ciudadania
cosmopolita”; y, también, para recurrir a éste, en medio de la crisis migratoria en la que
actualmente nos encontramos.

Un pensamiento que arranca del estudio de la Educacion Antigua y la Academia del
Pensamiento, donde aprender a pensar de manera critica sobre los origenes sociales de
normas morales aparentemente eternas, a distinguir entre lo convencional y lo natural,
a elaborar los propios argumentos con libertad, sin sujecion a autoridad alguna'®; para
ofrecernos respuestas al tema de la “diversidad humana” que, como ella misma advierte
en su contexto, requieren de una vision a un amplio espectro de instituciones,
“representativo de la diversidad que actualmente se da en la educacion superior:

apelado a las normas estoicas para justificar determinadas méaximas de la actuacion politica nacional e
internacional”, tal y como nos recuerda M. C. Nussbaum, en Los limites del patriotismo, op. cit., p. 162;
vid., de la misma autora, en El cultivo de la humanidad, p. 90.

1 Vid. DE LUCAS, J., “Sobre el papel del Derecho y el contrato politico en el proyecto intercultural”, op.
cit., p. 55.

1 Vid., ibidem, pp. 52-3.

12 Junto a la adopcidn de otras medidas en materia de salud, trabajo, vivienda y libertades; vid., ibidem, p.
59.

13 CRAVEN NUSSBAUM, M., El cultivo de la humanidad, op. cit., p. 19.



instituciones publicas y privadas, religiosas y seculares, grandes y pequefias, rurales y
urbanas, institutos y universidades”*.

3. LA EDUCACION SUPERIOR Y LA EDUCACION LIBERAL:

Los profesores estdn formando, en una época de diversidad cultural y de creciente
internacionalizacion, a quienes seran ciudadanos del futuro. Para Nussbaum, una
comprension de la fundamentacion clésica de la condicion de “persona bien educada”
como ciudadano del mundo contribuye a que podamos recuperar argumentos de peso
que han influido formativa y educacionalmente en las democracias actuales'®, a la vez
que nos muestra su influencia en el pensamiento occidental sobre la educacion?®.

Nussbaum responde a la relacion entre “educacion liberal y la condicion de
ciudadano” argumentando que nos encontramos ante una cuestion de larga tradicion
historica en la filosofia occidental que integra el concepto de la “vida en examen” de
Sdocrates; las ideas sobre la ciudadania reflexiva de Aristoteles; y el concepto estoico de
una educacion liberal referido, siguiendo lo que quiere decir Séneca con el cultivo de la
humanidad, a una mente libre de la esclavitud de los habitos y la costumbre, que forma
personas que pueden llegar a actuar con sensibilidad y agudeza mental como
ciudadanos del mundo?’.

Este ideal clasico puede ser interpretado de dos formas: a) en calidad de un
“ciudadano cuya lealtad principal es para con toda la humanidad”, y cuyas otras
lealtades nacionales, locales y de grupos diversos son de caracter secundario; vy, b)
como una “diversidad de visiones sobre cudles deben ser nuestras prioridades”, que sin
implicar un orden en las lealtades, y con un caracter inclusivo; reconoce por encima de
cualquiera de ellas el valor de la vida humana en sus diferentes manifestaciones, y el
lazo que une a los seres humanos cuando tratamos las capacidades y los problemas
comunes afines a las personas distantes.

La ciudadania inteligente, para Nussbaum, se centra en tres capacidades: a) en la
habilidad para un examen critico de uno mismo y de las propias tradiciones, que nos
permita experimentar una “vida examinada” (siguiendo a Socrates); b) en la capacidad
de verse a si mismos no s6lo como ciudadanos pertenecientes a una region o grupo,
sino también, y lo mas importante, como seres humanos vinculados a otros seres
humanos por lazos de reconocimiento y mutua preocupacion; y c) en la tercera destreza
que requiere, relacionada con las dos anteriores, un desarrollo de la imaginacién
narrativa.

La primera capacidad exige razonar de manera légica, no aceptando la autoridad de
ninguna creencia transmitida por la tradicion o familiarmente impuesta a través de la

14 Ibidem., p. 21.

15 Centrandose en la democracia estadounidense, que ha basado sus instituciones de ensefianza superior
en esos ideales “en un nivel sin paralelo en el mundo”, seglin afirma la autora, en ibidem, p. 28.

18 Vid., ibidem.

7 CRAVEN NUSSBAUM, M., El cultivo de la humanidad, op. cit., p. 28.



costumbre. Es lo que De Lucas, en el caso de la “integracion”, identifica como
“fobotipos”™ para referirse, como ya hemos adelantado al mecanismo de sospecha que
hace de todo extranjero sujeto de sospecha y, por consiguiente, equiparable natural y
justificadamente a ser discriminado en el trato y a no reconocérsele sus derechos*®. Sino
solo aquellas que coherentes y justificadas sobreviven al ejercicio o cuestionamientos de
la l6gica.

El proyecto intercultural que De Lucas nos muestra, a pesar de la gran dificultad
incluso en el ambito interno, plantea como primera condicion de la interculturalidad,
como la fundamental, cierta simetria, cierto grado de igualdad de los interlocutores;
que parece asumir, para este autor, “la asunciéon por cada cultura de su propia
relatividad, lejos de todo esencialismo, de todo monopolio de la verdad o superioridad
cultural dogmaticas, para posibilitar la convergencia”. Para este fin, se propone vincular
el debate intercultural al desarrollo construyendo una ciudadania inclusiva que implique
un modelo de poder compartido®®.

En cuanto a la segunda capacidad, el cultivo de la humanidad en un mundo
complejo e interconectado implica entender cuéles son las razones por las cuales las
necesidades y los objetivos comunes se dan de forma distinta en otras circunstancias
exigiendo, por su connotacion internacional, conocimientos sobre otras minorias dentro
de su propio mundo y las materias transversales que pueden llegar a tener que tratarse
(p. €j., género y sexualidad, religion, discapacidad, etc.)?.

En este sentido también podemos aportar la importancia que radica en el acceso
simétrico a los medios de comunicacion y formacién puablica, aportada como condicion
segunda de la interculturalidad y su proyecto, por De Lucas. A partir de la cual, se
cuestiona: a) sobre el logro de las condiciones de igualdad por parte de las culturas
periféricas frente a la cultura global; y, b) sobre un destino diferente a su desaparicion
o de su integracion como “globalismo localizado”, “localismo globalizado” o
“glocalismo” en el mercado global?.

Y, finalmente, con respecto a la tercera destreza se necesita empatia o la capacidad
de pensar como seria estar en el lugar de otra persona, comprender sus emociones,
deseos y anhelos como si los experimentadsemos en primera persona. Que, lejos de
carecer de sentido critico, es un primer paso para entender el mundo desde el punto de
vista del otro, para llegar a cualquier juicio responsable??.

18 Los “fobotipos”, en DE LUCAS, J., “Sobre el papel del Derecho y el contrato politico en el proyecto
intercultural”, op. cit., 51.

¥Vid., ibidem, p. 60.

20 Vid., ibidem, p. 55.

2L Vid., ibidem, p. 61.

22 Siguiendo nuevamente a De Lucas, “(I)as sociedades de destino de la inmigracion estamos en la mejor
posicién, en la de dominio, y por ello tenemos la carga de ensefiar las reglas de juego (y parte importante
de ello son los derechos y deberes de quienes vienen de fuera) y de comenzar nosotros por reconocer
nuestros deberes antes que exigirlos por la via de la amenaza, de la imposicién, a quien es estigmatizado
de entrada como sospechoso de ponerlos en peligro aunque ni siquiera le hayamos dado la oportunidad no
ya de pronunciarse sobre ellos, sino de conocerlos”, vid., este autor en op, cit., p. 50.



Esta tercera destreza apuntada por Nussbaum, se acerca a las dos siguientes
condiciones que exigen la interculturalidad y su proyecto apuntado por De Lucas. La
tercera condicion se desprende de las dos primeras condiciones, y tiene que ver con el
esfuerzo por el mutuo conocimiento, que conlleva voluntad de conocer y superar el
prejuicio de que todo lo que no es nuestro es barbarie (en conexién con los fobotipos).
La cuarta condicion es la voluntad de reconocimiento de esas culturas y sobre todo de
sus agentes: el reconocimiento de la persona inmigrante como sujeto juridico y politico,
y como agente cultural, no como objeto de asistencia ni como mera herramienta?.

Por ultimo, Nussbaum continuando con las capacidades encuentra el “saber
cientifico”, de primera importancia; concretamente, en los aspectos de una educacion
liberal que hasta el momento se han asociado con “las humanidades” y hasta un cierto
punto con las “ciencias sociales”. Y, sobre todo, “en la filosofia, las ciencias politicas,
los estudios de religion, historia, antropologia,, sociologia, literatura, arte, musica y

estudios del lenguaje y la cultura”?,

4. EDUCACION SUPERIOR. UNA VISION CLASICA:

Si nos remitimos de nuevo a la idea de esta autora de fundamentar su nocion de
“ciudadano del mundo” desde un planteamiento cldsico, se entiende que el
“cosmopolitismo”, concepto que hunde sus raices en el antiguo pensamiento griego y
romano como una fuente esencial para la “ciudadania democratica”; al igual que el ideal
socréatico de la indagacion critica, deberian estar en el centro de la educacién superior
actual®®.

Este concepto o kosmou polités, acufiado por Didgenes y difundido culturalmente
por los estoicos se transforma en el elemento central del programa educacional?,
Ilevando maés lejos la idea del estudio intercultural y de la ciudadania universal.

En esta linea Séneca resume el pensamiento estoico griego antiguo diciendo que la
educacion deberia hacernos conscientes de que cada uno es miembro de dos
comunidades: “una que es verdaderamente grande y comun” en la que medimos los
limites de nuestra nacion por medio del sol; y la “otra comunidad es la que nos ha sido
asignada por nacimiento”?’,

2 Vid., ibidem, p. 61. Existe una quinta condicion argumentada por De Lucas: la voluntad de
negociacion, importante en cualquier proyecto de gestién democratica de las sociedades multiculturales,
desde la que poder proponer, negociar, decidir y, también, cambiar.

2 CRAVEN NUSSBAUM, M., El cultivo de la humanidad, op. cit. p. 31; vid., ademas, ROJAS
BUENDIA, M?. M., “La Universidad como medio para el desarrollo humano: el contenido universal de
las Humanidades”, Universitas. Revista de Filosofia, Derecho y Politica, n.° 18, julio 2013, pp. 60-94.

2 Vid., ibidem, p. 82.

2% | a escuela estoica tuvo una gran influencia en Atenas y en Roma y su vida fue extraordinariamente
larga (desde fines del s. IV a.C., hasta el s. 11 d.C.).
27Vid. CRAVEN NUSSBAUM, M., El cultivo de la humanidad, op. cit., p. 89.



La educacion estaria contribuyendo a eliminar las barreras de nacionalidad, de
clase, de género, y asimismo a la humanidad y sus ingredientes fundamentales: la razon
y la capacidad moral. Y comprometiendo nuestra lealtad con esa comunidad de
humanidad. Una lealtad que se distancia de las maneras que no discriminan las propias
formas de actuar, “fomentando el tipo de evaluacion que verdaderamente se basa en la
razoén”?®. La educacion conlleva, por tanto, la capacidad de mantener una postura moral
concreta y de poder discernir qué otros lugares tratan como natural lo que nosotros
vemos como extrafio. Y, por lo tanto, implica, por un lado, el desarrollo de la capacidad
imaginativa para poder interpretar las diferencias culturales; y. por otro, incita a
despertar la préctica adormecida.

La investigacion intercultural, ademéas de iluminar, reafirma los principios y las
creencias, y otorga razones para criticar y comparar las distintas culturas. La reflexién
sobre la historia y otras culturas despierta la reflexion critica.

La invitacion a ser “ciudadanos del mundo” implica “transformarnos” en exiliados
filoséficos de nuestras propias formas de vida, sometiéndolas a un juicio externo desde
donde poder cuestionar su significado y funciones, y poder valorar desde el punto de
vista de la persona extranjera®®.

Concluyendo, la mejor educacion para los clasicos atenienses es la que dota al
ciudadano de los instrumentos que le permiten una verdadera eleccién de su modo de
vida. Esta educacion requiere, por una parte, una activa indagacion y, por otra la
capacidad de contrastar las alternativas. Porque una educacion que despierta el
pensamiento critico es la mejor via para cultivar “la libertad”.

Por otra parte, la labor del educador, en cuanto “ciudadano del mundo” que prepara
a las personas para que sean ciudadanos del mundo consiste en contribuir a integrar en
la identidad propia de cada individuo aspectos que van desde su familia y entorno, hasta
las identidades étnicas, religiosas Y linglisticas, historicas, profesionales y de género;
haciendo a todos los seres humanos semejantes a nuestros conciudadanos. Esto es, nos
atreveriamos a decir equiparando identidades.

28 |bidem, p. 88.

2 No asi para WALLERSTEIN, quien actualmente objeta que “(1)o que se necesita, desde el punto de
vista de la educacion, no es aprender que somos ciudadanos del mundo, sino que ocupamos un nicho
particular en un mundo desigual (...)”; vid., este autor, “Ni patriotismo ni cosmopolitismo”, en CRAVEN
NUSSBAUM, M., Los limites del patriotismo, op. cit., p. 151; esta autora asegura, sin embargo, que “el
patriotismo esta lleno de colorido, intensidad y pasién, mientras que el cosmopolitismo parece tener que
enfrentarse a la ardua tarea de excitar la imaginacion”, vid. “Patriotismo y cosmopolitismo”, en op. Cit., p.
27; mientras que TAYLOR advierte en su articulo, “Por qué la democracia necesita el patriotismo”:
“(u)na democracia ciudadana sélo puede funcionar si la mayoria de sus miembros estan convencidos de
que su sociedad politica es una empresa comin de considerable trascendencia, y que la importancia de
esta empresa es tan vital que estan dispuestos a participar en todo lo posible para que siga funcionando
como una democracia”; vid., también este autor, en op. Cit., pp. 145-7, donde opta por ser cosmopolita y
patriota, admite, “lo que significa luchar por un patriotismo abierto a las solidaridades universales, contra
otros patriotismos mas cerrados”, cit., p. 147; a la cuestion de si “;Debemos elegir entre el patriotismo y
la razon universal?”, PUTNAM responde en un articulo que lleva este ultimo por titulo, que “no tenemos
que elegir entre el patriotismo y la razon universal, pues la inteligencia critica y la lealtad a lo mejor de
nuestras tradiciones nacionales y étnicas, son interdependientes”; vid., también en op. cit., p. 120.



Educacionalmente, ser un ciudadano del mundo no significa renunciar a las
afiliaciones locales o “especiales obligaciones locales”. Se puede favorecer “lo proximo
y lo querido” con respeto a “la dignidad humana”, tal y como Ciceron exhorta a hacer
en Roma a los ciudadanos. Sin embargo, las consecuencias sobre la educacion son: a) el
aprendizaje legitimo sobre la historia propia, y b) sobre los problemas mas cercanos.

Si bien, como M. Aurelio preconiza la importancia del conocimiento que la
educacion reporta estriba en que “se debe aprender primero muchas cosas antes de

poder juzgar la accion de otros con inteligencia”°.

5. EDUCACION SUPERIOR. UNA VISION MODERNA:

La educacion para la ciudadania universal, mas alla del curriculo, sugiere una
educacién multicultural (culturas lejanas y minorias étnicas, raciales y religiosas
ubicadas en la propia cultura) con un importante conocimiento del area local, donde los
ciudadanos del mundo tendrén que actuar; a partir del disefio de cursos con un amplio
contenido, basados en las disciplinas en que son expertos los docentes y disefiados para
ellos, y con una especial atencion puesta sobre los aspectos metodoldgicos y
pedagdgicos.

La “educacion para una ciudadania universal” requiere la superacion de las propias
lealtades e identidades grupales locales, por parte de los estudiantes y de los
educadores®. Por otra parte, su apoyo como ciudadanos del mundo a la inclusion del
estudio intercultural en un curriculo no puede suponer un medio de afirmacién de la
identidad por parte de las minorias. Pues el enfoque de estas exigencias: a) crea
desacuerdo; b) no se corresponde con los objetivos de respeto humano e igualdad; c) es
contrapuesto a la justicia social; d) no atienden a la diversidad; y, e) descuidan lo que es
comun. “En el mundo actual, la critica interna suele hacerse invocando lo que se cree
bueno y justo en otras tradiciones”%,

La educacién nos predispone a reflexionar sin exigirnos adoptar una postura externa
a la cultura de la que provenimos. Si bien es importante ensefiar que “la imaginacion
puede traspasar los limites culturales y que el entendimiento intercultural descansa
sobre el reconocimiento de ciertas necesidades y objetivos comunes, contrastados con

las muchas diferencias locales que nos dividen”2,

Por otra parte, respecto a la defensa de que existe algo mas importante que el lugar
en que nos encontramos por azar: “la relacion que cada persona tiene con su lengua

30 Meditaciones, 11.18; en CRAVEN NUSSBAUM, M., El cultivo de la humanidad, op. cit., p. 95.

31 Si bien “la existencia de una lealtad fundamental no elimina la posibilidad de otras lealtades”; vid.
SEN, A., “Humanidad y ciudadania”, en Los limites del patriotismo, op. cit., p. 139.

%2 1bidem.

33 bidem, p. 119.



materna”®*. La relacion con la lengua nos muestra: a) como se ve el mundo desde la
perspectiva de otra lengua; b) que la “complejidad humana” y la “racionalidad” son
patrimonio universal del ser humano; y c¢) que lo propio no es mejor por el mero hecho
de sernos familiar.

Lo que viene a significar que una particular comunidad linglistica no puede
monopolizar toda la variedad humana y su racionalidad; asi como que la ética, el
conocimiento historico y de la politica; y el aprendizaje literario, artistico y musical,
deben contribuir a evitar dar una vision regionalista exclusivamente, contribuyendo a
los individuos a familiarizarse con la variedad cultural.

Ser ciudadano del mundo exige tener un juicio critico hacia otros individuos y
culturas. Y el mundo interno del pensamiento y del discurso es el contexto apropiado
para erradicar el odio y la ira. Los educadores deberian oponerse a estas dos tendencias,
siguiendo a los estoicos y exigiendo a su manera el cuidado en el uso del lenguaje y de
las imagenes. Un cometido principal de la educacion superior, compatible con la
“libertad de expresion” y con la “imparcialidad” de una cultura critica y deliberante, es
alentar la seleccion de ‘programas de estudio que fomenten ‘el respeto” y “la
solidaridad mutua®”, rectificando la ignorancia y la distancia que provoca el
desconocimiento de los otros; por medio del cultivo de las facultades de la
“objetividad” y la “imaginacion que nos permiten reconocer la humanidad®®.

6. CONCLUSIONES:

1. Sugerencias para una “educacion para la ciudadania universal” en
Nussbaum: la educacion para la ciudadania universal sugiere una educacion
multicultural que no s6lo se remita al estudio y el conocimiento de culturas lejanas,
porque existen también minorias étnicas, raciales y religiosas en la propia cultura. No
puede descuidarse tener en cuenta el area local, puesto que es el ambito donde los
ciudadanos del mundo actGan. Este tipo de educacion necesita el disefio de cursos con
un amplio contenido, basados en las disciplinas en que son expertos los docentes y
disefiados para ellos, y con una especial atencién puesta sobre los aspectos
metodoldgicos y pedagdgicos. Por otra parte, el cultivo de una interpretacion sensible y
empatica es una capacidad del aspirante a ser un ciudadano del mundo. Hablamos de
solidaridad como pedagogia.

34 Ibidem, p. 93.

% F. DE LOS RIOS desde un socialismo ético y critico con el mundo econémico, a partir de las
posiciones de la economia politica (del capitalismo); en su aportacion particular a la “solidaridad de los
modernos”, sitlla la cooperacion y la solidaridad en el marco del “constitucionalismo social” como
“aspiracion que debe convertirse en movil intimo de la vida civil, de hacer viable a todo hombre,
mediante la dacién de medios, la realizacion de su vocacion, posibilitando asi a todo individuo, a todo
grupo y a la sociedad en su unidad, plenitud espiritual (...)”; vid., en PECES-BARBA MARTINEZ, G.,
Curso de derechos fundamentales. Teoria general, con la col. d e R. DE ASIS ROIG, C. R.
FERNANDEZ LIESA, A. LLAMAS CASCON, Universidad Carlos 11l de Madrid-Boletin Oficial del
Estado, Madrid, 1995, pp. 274-5.

3% CRAVEN NUSSBAUM, M., Los limites del patriotismo, op. cit., p. 161.

10



2. Sugerencias actuales para construir el futuro de la Universidad publica sobre
la base de una educacion liberal y el concepto de “ciudadania universal”: la
educacion liberal, como educacion complementaria, se adquiere mediante la experiencia
vital en la Universidad y a través de la participacion en debates y distintas actividades
culturales que estimulan el pensamiento critico®”. El alumno asume valores como el
“respeto a la diversidad y a la pluralidad”; al “patrimonio publico”; a la “igualdad de
género”; al “espiritu critico”, al “rigor y esfuerzo”, a través de las iniciativas llevadas a
cabo por la propia institucion y por los grupos que la integran.

Los “derechos humanos” son una forma universalizada de ciudadania. En el
contexto de la Universidad, la formacion en derechos humanos debiera contemplar un
derecho basico a la “ciudadania” y el acceso al mismo, sin posibilidad de exclusion; o el
“derecho a la no discriminacion” en la sociedad en la cual se reside de manera
permanente, tanto en materia de derechos fundamentales basicos como de ciudadania
especificos (contemplados actualmente como el derecho a no ser privado de la
nacionalidad)®.

Aprender a aprender implica pasar de la ensefianza al aprendizaje, pero también la
adquisicién de conocimientos que nos garantizan el desarrollo de una capacidad critica
ejercitada a partir del conocer previo y de la informacion®®.

7. BIBLIOGRAFIA:
BECK, U., La sociedad del riesgo global, Siglo XXI, Madrid, 2002.

COROMINAS, A., MIRO, J. M., “Sobre la educacion liberal en la Universidad” en
“Reflexiones adogmaticas sobre la docencia universitaria”, en COROMINAS, A.,
SACRISTAN V., (coords.), Construir el futuro de la Universidad publica, prol. de C.
Berzosa, Icaria, Barcelona, 2010.

CRAVEN NUSSBAUM, M., El cultivo de la humanidad. Una defensa clésica de la
reforma en la educacion liberal, Ed. Andrés Bello, Barcelona, 2001.

CRAVEN NUSSBAUM, M., Los limites del patriotismo. Identidad, pertenencia y
-ciudadania mundial, Paidds, Barcelona, 1999.

DE LUCAS, J., “Sobre el papel del Derecho y el contrato politico en el proyecto
intercultural”, Isonomia, n.° 19, Octubre, 2003.

PECES-BARBA MARTINEZ, G., Curso de derechos fundamentales. Teoria general,
con la col. de R. DE ASIS ROIG, C. R. FERNANDEZ LIESA, A. LLAMAS
CASCON, Universidad Carlos 11l de Madrid-Boletin Oficial del Estado, Madrid,
1995.

37 Vid. COROMINAS, A., MIRO, J. M., “Sobre la educacién liberal en la Universidad” en “Reflexiones
adogmaticas sobre la docencia universitaria”, en la obra de COROMINAS, A., SACRISTAN V.,
(coords.), Construir el futuro de la Universidad publica, prol. de C. Berzosa, Icaria, Barcelona, 2010, p.
46.

% Vid. PEREZ DE ARMINO, K., (dir.), Diccionario de Accién humanitaria y cooperacion al desarrollo,
Hegoa, Bilbao, 2008, pp. 99-100.

% Vid. “Unas consideraciones finales sobre “aprender a aprender” en, Construir el futuro de la
Universidad publica, op. cit., p. 52.

11



PEREZ DE ARMINO, K., (dir.), Diccionario de Accién humanitaria y cooperacion al
desarrollo, Hegoa, Bilbao, 2008.

PUTNAM, H., “;Debemos elegir entre el patriotismo y la razén universal?”, en M. C.
Nussbaum: Los limites del patriotismo. Identidad, pertenencia y ciudadania mundial,
Paidds, Barcelona, 1999.

ROJAS BUENDIA, M*. M., “La Universidad como medio para el desarrollo humano: el
contenido universal de las Humanidades”, Universitas. Revista de Filosofia, Derecho
y Politica, n.° 18, julio 2013.

SASSEN, S., “The Repositioning of Citizenship: Emergent Subjects and Spaces for
Politics”, Berkeley Journal of Sociology, Vol. 46, 2002.

STIGLITZ, J., El malestar en la globalizacién, Madrid, Taurus, 2002.

TAYLOR, CH., “Por qué la democracia necesita el patriotismo”, en M. C. Nussbaum:
Los limites del patriotismo. ldentidad, pertenencia y ciudadania mundial, Paidds,
Barcelona, 1999.

WALLERSTEIN, 1., “Ni patriotismo, ni cosmopolitismo”, en M. C. Nussbaum: Los
limites del patriotismo. Identidad, pertenencia y ciudadania mundial, Paidds,
Barcelona, 1999.

Otros Documentos:

Carta Europea de Derechos Fundamentales (DOCE 2000/C 364/8, de 18 de diciembre).

12



