)
HURI-AGE

Consolider-Ingenio 2010

Papeles el tiempo de los derechos

LA POBREZA Y LA ETNIA DESDE UNA PERSPECTIVA
DE GENERO EN LA REALIDAD DE LAS MUJERES
INDIGENAS

Maria Dolores Nuiiez Avila
Programa de Doctorado en Derechos Humanos, Democracia, Justicia Internacional en la Universidad de
Valencia
Investigadora asociada en la Universidad Andina Simén Bolivar (cede) Quito

Palabras clave: Violencia de género, mujeres indigenas, discriminacién interseccional,
derechos colectivos, interculturalidad.

Keywords: gender violence, indigenous women, intersectional discrimination, the
collective rights, Interculturality.

Numero: 25 Afio: 2018

ISSN: 1989-8797



Comité Evaluador de los Working Papers “El Tiempo de los Derechos”

Maria José Afion (Universidad de Valencia)

Maria del Carmen Barranco (Universidad Carlos I1I)
Maria José Bernuz (Universidad de Zaragoza)

Manuel Calvo Garcia (Universidad de Zaragoza)

Rafael de Asis (Universidad Carlos III)

Eusebio Fernandez (Universidad Carlos I1I)

Andrés Garcia Inda (Universidad de Zaragoza)

Cristina Garcia Pascual (Universidad de Valencia)

Isabel Garrido (Universidad de Alcala)

Maria José Gonzalez Ordovas (Universidad de Zaragoza)
Jesus Ignacio Martinez Garcia (Universidad of Cantabria)
Antonio E Pérez Lufio (Universidad de Sevilla)

Miguel Revenga (Universidad de Cadiz)

Maria Eugenia Rodriguez Palop (Universidad Carlos I1II)
Eduardo Ruiz Vieytez (Universidad de Deusto)

Jaume Saura (Instituto de Derechos Humanos de Cataluiia)



La pobreza y la etnia desde una perspectiva de género en la realidad de las
mujeres indigenas

Poverty and ethnicity from a gender perspective in the reality of indigenous
women

Maria Dolores Nufiez Avila
Programa de Doctorado en Derechos Humanos, Democracia, Justicia Internacional en la Universidad de
Valencia

Investigadora asociada en la Universidad Andina Simén Bolivar (cede) Quito :

“Hay que luchar por todos equitativamente, bonitamente,

horadamente y racionalmente”

(Transito Amaguaiia)

! Master en Derechos Humanos, Democracia y Justicia Internacional, Master en Derecho de la Empresa
con asesoria mercantil Laboral y Fiscal, Abogada, Licenciada en Ciencias Politicas y Sociales, por la
Universidad de Cuenca Ecuador.



Resumen La discriminacion no es especifica de una sociedad en concreto, sino se encuentra
inmersa en todo tipo de sociedades con indistincion de la etnia, estatus, educacion, etc. En el
caso de la mujer indigena esta se basa en un fenomeno simultaneo e interseccional. Esta
comunicacion analiza el marco de la triple discriminacion de la mujer indigena como también
de los distintos elementos y factores que la integran.

Abstract The discrimination is not specific to a particular society due to it is immersed in all
types of cultures with indistinction of ethnicity, status, education, etc. In the case of indigenous
women, the discrimination is based on a simultaneous and intersectional phenomenon. This
communication analyzes the framework of the triple discrimination of indigenous women as
well as of the various elements and factors that integrate it.



Introduccion

El fenomeno de la discriminacién en la poblacion femenina indigena se encuentra
inmersa de manera multidimensional en diferentes sociedades, en especial en aquellos
Estados plurinacionales latinoamericanos. Si bien esta es una realidad no ajena a las
mujeres en si, en el &mbito de las mujeres indigenas este fenomeno va mas alla del
género, porque involucra raza, clase, casta, religion, situacion geografica, situacion
socioeconomica y la pertenencia a un grupo étnico.

En este sentido, si la violencia de género hacia las mujeres por regla general se clasifica
en psicologica, fisica y sexual® en el caso de las mujeres indigenas esta clasificacion se
extiende en ambitos raciales, culturales, €tnicos, lingliisticos que se manifiestan en
distintas maneras de segregacion, discriminacion y exclusion.

Por otra parte, si bien existen estudios con respecto a las distintas violaciones a los
derechos colectivos de los pueblos indigenas, no obstante, en el ambito concreto de la
violencia en contra de la mujer indigena ha sido poco estudiada, existiendo pocos datos
que permitan dar una perspectiva real de la magnitud del impacto de este fenomeno en
la vida de las mujeres indigenas.

De esta manera, la discriminacion de la cual es sujeto la mujer indigena se basa en una
estructura dinamica compuesta, que deviene de factores historicos, étnicos,
socioecondmicos ¢ incluso politicos, como es el caso de las medidas impuestas en el
ambito de la “seguridad nacional” por distintos Estados desde el ano 2001. Es por este
motivo que no se puede combatir la discriminacién en las comunidades indigenas sin
dar respuesta a los distintos factores que la integran.

Pese al actual avance en el reconocimiento de los derechos y garantias especificas
“como pueblos indigenas” reconocidas a nivel universal, regional y nacional, que
devienen de la espiritualidad indigena e incluso han sido reiteradas en varias sentencias
por la Corte Interamericana de Derechos Humanos, las mujeres indigenas aun son

marginadas socioeconomicamente e incluso dejadas a un lado en la toma de decisiones

? Articulos] y 2, Declaracion sobre la eliminacion de la violencia contra la mujer, Resolucion de la
Asamblea General 48/104 del 20 de diciembre de 1993, A/RES/48/104.



relacionadas con sus tierras y territorios. Teniendo estas consideraciones, la presente
comunicacion busca realizar un estudio sobre esta realidad, analizando los distintos

componentes como también ciertas soluciones dadas desde la identidad cultural.

1. La triple discriminacion que enfrenta la mujer indigena

La discriminacion es un fendmeno que afecta la vida de los individuos y trae consigo
efectos negativos para la sociedad, en este sentido, no es nueva la idea de que algunas
victimas de discriminacion los son por varios rasgos asociados a estereotipos negativos

arraigados en el entramado social.

En este aspecto, tanto el derecho internacional como interno, en un principio abordaban
la discriminacion desde distintos aspectos, no obstante, se lo realizaba de manera
unidireccional, es decir, desde el analisis de un solo factor como es la raza, el género y

la discapacidad; y no desde un enfoque multiple.

Es a partir de la Declaracion de Durban que se alude explicitamente la discriminacion
multiple’, ademas este instrumento en el &mbito mundial en defensa de los derechos
humanos deposita en los Estados la responsabilidad principal de la lucha contra el

racismo, la discriminacion racial, la xenofobia y las formas convexas de intolerancia.

De acuerdo con F. Rey Martinez, la discriminacion puede operar de manera multiple,
compuesta o adicional e interseccional. De esta manera, el autor ejemplifica el caso del

. . .o ., . . ~ 4
pueblo gitano en el marco de la discriminacion interseccional que enfrenta en Espafia ™.

En este aspecto, de acuerdo con el enfoque de F. Rey Martinez en el marco de la
discriminacion interseccional, se puede coincidir que la mujer indigena debido al
contexto en que se desarrolla en distintos paises de Latinoamérica, se enfrenta a
elementos discriminatorios que interactuan entre si y sumandos conforman una esfera
multidimensional que produce una forma especifica de discriminacion interseccional
resultado de triple combinacidon entre la pobreza, el género y el grupo étnico al que

pertenecen.

3 Declaracion y Programa de Accion de Durban, Conferencia Mundial contra el Racismo, la
Discriminacién Racial, la Xenofobia y las Formas Conexas de Intolerancia

* F. Rey Martinez, “La discriminacion multiple, una realidad antigua, un concepto nuevo”, Revista
Espaiiola de Derecho Constitucional, N°84, Madrid 2008, pp. 251-282



En efecto, la Comision Interamericana de Derechos Humanos considera que “la
interseccionalidad es un concepto basico para comprender el alcance de las
obligaciones de los Estados, en tanto que la discriminacion de la mujer por motivos de

" De esta manera, la Comision

sexo y género estd unida de manera indivisible (...)
reconoce por un lado, que los Estados tienen obligaciones especificas en el marco de la
discriminacion interseccional y por otro, considera este forma de discriminacion como

indivisible y representa una forma de discriminacion agravada® .

De esta manera, si bien las mujeres indigenas por su “condicioén de indigena” sufren las
mismas violaciones de derechos que los hombres indigenas, como el: reasentamiento
involuntario, la contaminacion medioambiental, contaminacién de recursos hidricos y
territorios, dificultad de acceso a la educacion, alimentacion adecuada y salud, entre
otros; ademas, las mujeres indigenas experimentan de violaciones de derechos humanos
especificamente relacionadas con el género, como es el caso de violaciones de caracter
sexual, esterilizaciones forzadas, servicios inadecuados de salud reproductiva, violencia

doméstica, abortos espontaneos por la contaminacion de las aguas, entre otros’.

De conformidad con el Foro Permanente para las Cuestiones Indigenas de Naciones
Unidas (en adelante UNPFII) en su tercera sesion de 2004, expreso su preocupacion por
las multiples formas de discriminacién que experimentan las mujeres indigenas por
razones de género, raza y etnia, como también del efecto negativo que ha traido consigo
la globalizacion en la erosion de las funciones de las mujeres indigenas por el efecto
combinado en la pérdida de recursos naturales, el agotamiento de los ecosistemas, su
transformacion en economias monetarias, la modificacion de las estructuras locales,
sociales y de adopcion de decisiones, junto con la carencia de reconocimiento politico
en el contexto del Estado®.

En este aspecto, para la Relatora Especial de la ONU sobre los derechos de los pueblos
indigenas en su informe de 2015, destaca que las violaciones de derechos humanos que

enfrentan las mujeres indigenas son multifacéticas y complejas, ademas, se encuentran

> CIDH, La situacién de las personas afrodescendientes en las Américas, OEA/Ser. L/V/IL. Doc. 62, 5 de
diciembre de 2011, parr.60

S CIDH, Las mujeres indigenas y sus derechos humanos en las Américas, OEA/ Ser.L/V/II, Doc. 44/17,
parr. 38

" E. Rose Kambel, Guia sobre los derechos de la mujer indigena, bajo la Convencion internacional sobre

la eliminacion de todas las formas de discriminacion contra la mujer, ed. Forest Peoples Programme,
2004

8 £/2004/43



reforzadas de forma mutua’, por lo cual, la realidad que enfrentan las mujeres indigenas
es sumamente compleja, ya que atraviesan distintas formas de violencia y
discriminacion en el marco de culturas no heterogéneas, dentro de Estados que incluso
han institucionalizado este modelo, por lo tanto, la lucha por la reivindicacion de sus
derechos implica la ruptura del nucleo central de los estigmas existentes en virtud del
marco de la defensa de los derechos de los pueblos indigenas y del empoderamiento de
la mujer indigena.

En consecuencia, la mujer indigena no solo enfrenta violencia de género, sino que es
victima de violencia étnico racial, violencia institucional, violencia estructural, entre
otros; ademas es vulnerable a factores relacionados con el neoliberalismo, el modelo de
desarrollo actual, las practicas tradicionales, los conflictos armados, los Estados, la
militarizacién de sus territorios, la migracion y el desplazamiento, todos estos implican
distintas manifestaciones de violencia en la calidad y cantidad de vida de las mujeres
indigenas, agravando incluso los niveles de pobreza que enfrentan'®.

Dentro de este contexto se debe comprender que este fendmeno se encuentra dentro de
una interseccion de ambitos interrelacionados como son: los derechos humanos, los
derechos de los pueblos indigenas y los derechos de las mujeres. Ya que es en esta
esfera en la que se acciona y se violan derechos de las mujeres indigenas de manera
simultanea, por lo que no solo implica garantizar tanto los derechos individuales como

. . .y . . r 11
mujeres, sino también los derechos colectivos como pueblos indigenas .

2. La pobreza desde una perspectiva de género en el contexto indigena:
Efectos de la globalizacion, el desarrollo y los proyectos extractivos en

territorio indigena

La condicion de pobreza estd relacionada con la condicion colonial de los pueblos

indigenas frente al Estado y el resto de la sociedad'?. La correlacion que existe entre la

% V. Itauli Corpus, Informe de la Relatora Especial sobre los derechos de los pueblos indigenas, ONU,
A/HRC/30/41, 2015.

' Foro Internacional de Mujeres Indigenas, Informe complementario al Estudio sobre violencia contra
las mujeres del secretario general de las Naciones Unidas, FIMI, 2006

"""En este sentido, cuando se trata de la violencia de género en el contexto de las mujeres indigenas no se
puede dejar a un lado la triple discriminacidon por que son factores que se encuentran sobrepuestos de
forma simultdnea y descansan bajo una base dindmica social, que vulnera una interseccion de derechos
como son los derechos humanos.

'2 A. Burguete, Didlogo de saberes sobre la violencia contra las mujeres indigenas. Aproximaciones
metodologicas a la Investigacion Intercultural, ed. FIMI y PATH InterCambios, México, 2013, p.15.



violencia de género y la pobreza permite sacar a la luz situaciones socioecondmicas, que
evidencian los distintos efectos de la pobreza en hombres y en mujeres, no solo desde
una perspectiva numeérica, sino porque son vulnerables por su sexo y en el caso de la
mujer indigena también su etnia.

La pobreza con perspectiva de género empieza a ser estudiada desde los afios ochenta y
el resultado de este analisis demostro la brecha existente entre hombres y mujeres en el
campo socioecondmico. En este sentido, la cifra de mujeres en situacion de pobreza es
mayor a la de los hombres, es aqui donde se entiende como la pobreza impacta de
distinta manera a hombres que a mujeres'”.

No obstante, la pobreza desde una perspectiva de género y, ademas, desde una
perspectiva étnica, si lo aplicamos en el contexto indigena, implica un mayor
cuestionamiento ya que estudios socioecondmicos revelan que ser indigena equivale a
ser pobre'®. En Latinoamérica los pueblos indigenas representan el 8% de la poblacion
total, no obstante, son el 14% de todos los pobres que viven con menos de 4 ddlares al
dia, y mas del 17% viven con menos de 2.50 délares al dia'.

De acuerdo, con Naciones Unidas el 33% del total de las personas que viven en
situacion de pobreza extrema de todo el mundo proceden de comunidades indigenas,

ademas las cifras desproporcionadas con respecto al desempleo que los miembros de

" Por otro lado, en el campo del desarrollo econdémico en el caso del promedio inferior en
remuneraciones que reciben las mujeres a diferencia de los hombres, por lo general, ocurre en el campo
de mujeres mas capacitadas, por este motivo, la discriminacién por género se encuentra construida en el
corazon del entramado social y no se puede centrar solamente en un grupo econémico, lo que si puede
afirmarse es que tiene efectos econémicos directos e indirectos en la vida de las mujeres. F. Luna, “Mujer
Latinoamérica: Pobreza, vulnerabilidad y derechos reproductivos”, Derechos de las mujeres en el
derecho internacional, en J. Cruz Parcero, R. Vasquez, ed. Fontamara, 2da edicién, México, 2012 pp. 5-7
Y ONU, State of the worlds indigenous peoples, Departament of Economic and Social Affairs,
ST/ESA/328, New York 2009; COMISION ECONOMICA PARA AMERICA LATINA, Los
Pueblos indigenas en América Latina, Naciones Unidas, Santiago de Chile, 2014 p 44.

'3 En lo referente a la educacién y la salud existen datos alarmantes en comparacion de grupos indigenas
con los no indigenas. En el caso de la educacion en Guatemala mas del 50% de los jovenes indigenas
entre 15 y 19 aflos no han terminado sus estudios de primaria. También existe una notable diferencia en
los afios de estudio de los indigenas y los no indigenas estableciéndose que los nifios no indigenas como
en el caso de Peru reciben un 2.3 afios més que los nifios indigenas, Ecuador el 2.6 y en Bolivia esta
cifra alcanza los cuatro afos. En la salud las diferencias de esperanza de vida entre los indigenas
y los no indigenas en el caso de Guatemala es de 13 afios, Panaméd 10 aflos y México 6 afos. La
mortalidad infantil sigue siendo el 70% superior entre las comunidades indigenas, en Honduras el 95% de
nifios indigenas menores de 14 afios sufre de desnutricion. En Colombia la presencia de grupos armados
en el cultivo y trafico de drogas en las zonas indigenas ha incrementado el niumero de refugiados a paises
vecinos como Brasil, Ecuador, Panam4, Perti y Venezuela. GRUPO BANCO MUNDIAL, “Los pueblos
Indigenas en América Latina, Balance politico, econémico y social al término del Segundo Decenio
Internacional de los pueblos Indigenas en el Mundo”, Prdactica Global para la Resiliencia
Urbana, Rural y Social América Latina y el Caribe, Nueva York 2014, p. 11; ONU, State of the
worlds indigenous peoples, Op. Cit, pp. 132y 162-163



comunidades representan a diferencia de personas no indigenas'®, este nivel de pobreza
implica una violacion a los derechos humanos de estos pueblos y comunidades.
Ademas, se interrelaciona con la violacion del ejercicio al derecho a la tierra y al
derecho de autodeterminacion.

De esta manera, la pobreza desde una perspectiva étnica afecta de manera
desproporcionada a los pueblos indigenas, no obstante, desde una perspectiva de género
se interrelaciona por los efectos que trae consigo la discriminacion interseccional que
enfrenta la mujer indigena y por las medidas ineficaces emprendidas para erradicar esta
realidad.

En este sentido, el rol que desempena la mujer indigena ya sea como cuidadora y
administradora de recursos tiende a afectar de manera desproporcionada su situacion
socio econdmica, encontrandose sumamente vulnerable a la pobreza '’. La pobreza con
frecuencia incuba violencia, aumentando el sufrimiento de la mujer, en este sentido las
mujeres indigenas estan estructuralmente situadas en las capas sociales mas pobres,
siendo las nifias quienes estan obligadas a trabajar'®.

En este contexto es cuando la globalizacién, el neoliberalismo, con el fortalecimiento de
mercados, la reduccion del gasto del Estado, junto con la privatizacion de servicios
basicos ha afectado socioecondmicamente a las mujeres indigenas de manera directa e
indirecta, generando efectos nocivos para la vida de mujeres y nifias indigenas, al
negarseles el libre acceso a las principales fuentes de alimento, agua, salud, recursos,
educacion, aumentando los procesos de migracion, generando efectos negativos en el
marco del nacleo familiar.

De acuerdo con el Foro Internacional de Mujeres Indigenas (en adelante FIMI), los
procesos migratorios forzados violentan la competencia por los recursos y promueven el
desmantelamiento de los lazos sociales de proteccion, ocasionando efectos negativos en
la transmision de valores culturales de una generacion, fomentando asi la violencia
familiar intergeneracional y afectando la supervivencia de las culturas indigenas'.

Por otro lado, desde la prospectiva ancestral que vincula espiritualmente a los pueblos

indigenas con la tierra viva, las mujeres como cuidadoras del medio ambiente se

'® V. Itauli Corpus, Informe de la Relatora Especial sobre los derechos de los pueblos indigenas, ONU,
A/HRC/30/41, 2015, parr. 18

"7V Itauli Corpus, Informe de la Relatora Especial sobre los derechos de los pueblos indigenas, ONU,
A/HRC/30/41, 2015, parr. 21.

'"® A. Burguete, Didlogo de saberes sobre la violencia contra las mujeres indigenas. Aproximaciones
metodologicas a la Investigacion Intercultural, ed. FIMI y PATH InterCambios, México, 2013, p.15

" Foro Internacional de Mujeres Indigenas, Inequidades: Manifestacion de la violencia estructural hacia
las mujeres indigenas, 2012, p 6



encuentran bajo la amenaza corporativa que afecta la biodiversidad en la busqueda de la
explotacion de recursos no renovables.

En este sentido, las mujeres indigenas forman parte de sociedades donde el territorio
ancestral es un elemento esencial de su existencia y cultura®’, actualmente se encuentran
amenazadas por megaproyectos; a esta practica el FIMI ha considerado como una suerte
de “racismo ambiental”, ya que mediante el uso desproporcionado de los territorios
indigenas para distintos fines de la industria extractiva, como es el caso de desechos
industriales, ocasionan el desplazamiento forzado, la degradacién del medio ambiente y
el aumento de la escases de recursos y genera efectos graves a la salud®.

En principio, de manera superficial se podria analizar el impacto de estas actividades
con respecto a las comunidades indigenas, como la sumatoria més de todo lo que trae
consigo el desarrollo y la industria, no obstante, cabe dejar en claro que los pueblos
indigenas son los directos afectados por estas practicas, ya que si bien mediante el
derecho internacional mediante la figura de la consulta previa, estos pueblos pueden dar
su consentimiento para que se lleve a cabo estos proyectos™, los efectos de este
consentimiento implican una participacion activa en el mismo con la percepcion de
beneficios que genera la actividad, no obstante, los pueblos indigenas son los acreedores
directos e indirectos de las repercusiones mas letales. Esto se debe al modo de vida que
tradicionalmente han mantenido e incluso por la localizacion geografica de sus
comunidades, que han implicado el acceso discriminatorio a la educacion, salud e
incluso a la justicia, por este motivo, estas actividades aumentan la pobreza y las
brechas sociales existentes.

En este aspecto, de acuerdo con Rodolfo Stavenhagen, reconocido especialista en el
campo de los pueblos y comunidades indigenas y primer Relator Especial sobre los
Derechos de los Pueblos Indigenas de la ONU, considera que la mujer indigena ha sido
marginada del ejercicio del derecho a la propiedad de la tierra, en esta misma linea, la
Organizacion Internacional del Trabajo, sefiala que las mujeres indigenas se encuentran

alejadas de la toma de decisiones y administracion de la propiedad comunal®.

2% Comision Interamericana de Derechos Humanos, Las mujeres frente a la violencia y la discriminacion
derivadas del conflicto armado en Colombia, OEA, Washington, 2006, p. 48

2! Foro Internacional de Mujeres Indigenas, Inequidades: Manifestacion de la violencia estructural hacia
las mujeres indigenas, 2012, p 6

2 No obstante, existen casos en los que las mujeres se encuentran marginadas del ejercicio de este
derecho, ya que dentro de las comunidades lo consideran como asunto de hombres.

2 R. Stavenhagen, Implementation Of General Assembly Resolution 60/251 Of 15 March 2006 Entitled
“Human Rights Council”, ONU, A/HRC/4/32/Add.3



Es de esta manera, la mujer indigena es marginada en relacion al ejercicio del derecho a
la tierra tanto dentro de la comunidad, como fuera por parte de los distintos agentes
estatales, no estatales e incluso fuerzas de seguridad estatal.

De esta manera, para la actual Relatora Especial sobre los Derechos de los Pueblos
Indigenas de la ONU, Itauli Corpus, explica que, en el marco de la apropiacion de las
tierras, no tienen un efecto imparcial con respecto al género, interactuando asi con los
derechos colectivos a la tierra™.

Actualmente, el Consejo Econdmico y Social de Naciones Unidas ha reconocido a la
mujer indigena como agente clave en la erradicacion de la pobreza y el hambre,
poniendo en relieve el empoderamiento de las mujeres indigenas como factor crucial
para lograr este objetivo y destacando que este fendmeno se encuentra directamente

. . . ’ roos 2
relacionado, con la ausencia de oportunidades y la autonomia econdmica®.

3. La etnia desde una perspectiva de género en el contexto de la mujer

indigena: el status indigena en la colonia.

Existen una gran cantidad de mujeres indigenas que consideran que su condicion de
indigena implica un obstaculo al pleno disfrute de los derechos humanos, no obstante,
en este marco es indispensable estudiar el origen de este status conferido a los pueblos y
comunidades™.

En este contexto, se debe recordar que a lo largo de la historia los pueblos y
comunidades indigenas han sido condicionados tanto el ejercicio, como el
reconocimiento de sus derechos. Esto se debe a un periodo de conquista y colonizacion
que, si bien se los reconocia dentro del derecho de familia y se le conferia un “status”,
pero se debe dejar en claro que: en primer lugar, que este status no implicaba

. .. . s s 2
necesariamente un privilegio y en segundo, lugar esto no evité que fueran explotados®’.

2%V Itauli Corpus, Informe de la Relatora Especial sobre los derechos de los pueblos indigenas, ONU,
A/HRC/30/41, 2015.
% Consejo Econémico y Social, Comision de la Condicién Juridica y Social de la Mujer , “La mujer en el

afio 2000: igualdad entre los géneros, desarrollo y paz para el siglo XXI”, 560 periodo de sesiones, 27 de
febrero a 9 de marzo de 2012 Seguimiento de la Cuarta Conferencia Mundial sobre la Mujer y del
vigésimo tercer periodo extraordinario de sesiones de la Asamblea General, E/CN.6/2012/L.6, 2012.

26 Sjorslev, Inger, Women, Gender Studies and the International Indigenous Movement. In: Vinding
1998, p. 296-312.

>’ No obstante, debe en este punto diferenciarse o definirse correctamente lo que implico el
reconocimiento de un status a los indigenas en la época, ya que no necesariamente implicaba o era

8



En el derecho indiano podemos encontrar el origen del status indigena que prevalecio a
lo largo de la historia e incluso fue aprovechado en el modelo del Estado liberal luego
de la independencia latinoaméricana. De esta manera, para Bartolomé Clavero el status
conferido a los indigenas, deviene de la concurrencia de una triada de viejos estados: el
estado rustico, el estado de persona miserable y el estado de menor*®. Estos tres estados
nos hacen preguntar qué implicaron para el ejercicio de los derechos de los indigenas:
En el caso del status de miserable no es exclusivo de los indigenas de la época, sino
tambien se les consideraba a los huerfanos, viudas y a los conversos al cristianismo que
no terminaran de asimilar la religi()nzg.

En este sentido, como se puede observar, este no solo era un asunto de materia fisica,
sino se trataba de un tipo de discapacidad, que no se traducia en abandono, sino todo lo
contrario como explica Bartolomé Clavero se basaba‘“en el amparo, el cual le
correspondia a los misioneros de la religion y a los ministros de justicia, al monarca
(...) por la razén también de sus investidura religiosa respecto a las colonias’’. Es
decir, para comprender mejor el status de miserable, este se trata de un tipo de amparo
que a la vez se complementa y equivale al abandono, constituyendo un tipo de

discapacidad, que se la ejercia como un estado de personalidad.

Este estado de personalidad miserable mas el estado de rusticidad y el de minoria, nos
permite de mejor manera comprender lo que el status, implicaba para el ejercicio de los
derechos de los indigenas, o mejor dicho del status y privilegios que les correspondia.
Ya que este estado “inabilitaba” al individuo, por falta de capacidad, indistintamente de
su edad, ya que todos eran menores, por un principio de limitacion de la razén humana,
de la razén que en principio no se les negaba, pues como anteriormente se comento, no
se les consideraba animales.

El principio de limitacion humana en el caso de los indigenas en este proceso implico el

ser considerados como gente que carecia de razon plena. Esta incapacidad tenia efectos

sinénimo de beneficios positivos, sino singularidades neutras. En este aspecto Juan de Solorzano Pereyra
considerd que “En nuestros Indios es forzoso que lo digamos, pues por su corta capacidad gozan del
privilegio de rusticos y menores, y aun no pueden disponer en sus bienes raises quanto mas de sus
personas y libertad, (...) deben ser contados entre las personas que el Derecho llama miserables™’.

8 Bartolomé Clavero, Derecho Indigena y la cultura constitucional en América, ed. Siglo XXI editores,
lera edicion, México, 1994 p. 12

? Gabriel Alvarez de Velasco, Tractatus de privilegis pauperum et miserabilum personarum, Madrid,
1630, Toannes Maria Novarius, Tractatus de miserabilum personarum privilegis, Napoles, 1637.

3% Bartolomé Clavero, Derecho Indigena y la cultura constitucional en América, ed. Siglo XXI editores,
lera edicion, México, 1994 p. 12

Paulino Castafieda, “la condicion miserable del indio y sus privilegios”, Anuario de Estudios Americanos,
nam. 28, 1971, pp. 245-334



similares en ambito familiar, por lo que, se optd por un complemento de sujecién, como
la patria potestad o a la tutela®'.

Por lo que, en el marco del status indigena de minoria se debe dejar en claro que el
amparo no implicaba un privilegio, sino una incapacidad para el ejercicio propio y
pleno, necesitando siempre de la tutela familiar, que no podia ser dispensada por la
familia de sangre. Es en este status junto con la personalidad miserable y rustica
conllevd un efecto mayor, en el marco del derecho de familia, por lo que, los indigenas
se ven sometidos a la forma mas estricta de religion, cuya funcién de amparo estaba
dirigida por la Iglesia y la monarquia.

Esta incapacidad se establecio por un derecho superior o impuesto, que implementd un
complemento a la capacidad indigena, como también asistencia juridica establecida por
un sistema eminentemente religioso’>. Sin embargo, en el campo del dominio del
territorio Charles Gibson y Magnus Morner, consideran que los indigenas no perdieron
completamente su derecho y en la medida de no ser considerados animales y si,
personas con cierta incapacidad, estos no perdieron del todo su forma de gobierno®®. Por
lo contrario, Bartolomé Clavero afirma que el status intigena conferido a los estados de
minoria, miserable y rastico multiplicado en ese orden resumen la condicion general de
los indigenas durante la colonia, que si se suman factores como la resistencia indigena,
la resistencia a la religion y dependiendo del sexo de la persona indigena frente al
derecho del colonizador, podrian condicionar incluso un estado de esclavitud de la
persona indigena en la época’.

En este sentido, se puede observar que el status reconocido a los indigenas en la época
colonial se ha enraizado en el entramado social y politico latinoamericano, esto se
evidencia en la interseccionalidad existente del status de los indigenas y la relacion
entre indigena, sin duda este papel se detereor6 dentro de las comunidades y la sociedad

externa, ya que antes de la conquista, la mujer se encontraba en un status superior, en el

3! Ascanius Clementinus, Tractatus de patria potestate, Venecia, 1571, Philippus Paschale, De viribus
patriae potaestatis tractatus, Napoles, 1621.

Borgninus Cavalcanus, Tractatus de tutore et curatore et de usufructo mulieri relicto, Florencia, 1571,
Toannes Gutierrez, Tractatus de tutelis et curis minorum, Salamanca, 1602.

2. Zavala, La Encomienda Indiana, Madrid, 1935, Guillermo Lohmann Villena, El Corregidor de
Indios en Peru bajo los Austurias, Madrid, 1957, Woodrow Bora, el Juzgado General de Indios en la
Nueva Espafia, México , 1659-1821, Albuquerque, 1986

33 Charles Gibson, Los aztecas bajo el dominio Espariol, 1519-1810, México 1967; Magnus Mérner, La
Corona Espariola y los foraneos en los pueblos indios de América, Estocolmo, 1970

Nancy M. Farris, La sociedad Maya bajo el dominio colonial, la empresa colectiva de la supervivencia,
Madrid, 1992.

3* Bartolomé Clavero, Derecho Indigena y la cultura constitucional en América, ed. Siglo XXI editores,
lera edicion, México, 1994 pp. 15-19

10



cual se le consideraba como mediadora espiritual e incluso como poseedora de
conocimientos de sanaciéon y de curacion. Es mediante este proceso que pierde esta
posicion y es despojada de sus territorios. Este hecho implic6 que hasta el dia de hoy
sus conocimentos no sean valorados dentro de la comunidad™ y desde el aspecto laboral
sea solo destinada para el trabajo doméstico que incluso décadas atras se realizaba sin
reemuneracion alguna, ya que la mujer indigena era entregada por su familia para servir
a otra durante toda su vida, siendo asi explotadas de distintas maneras™’.

Es por esta razon, que el status de la mujer indigena, responde a una construccion social
enmarcada en los distintos formas de gobierno que se han desarrollado en el continente,
sin olvidar el neo colonialismo actual.

No obstante, existen ciertas practicas culturales dentro de las comunidades indigenas
que han sido denunciadas por violar los derechos de las mujeres indigenas, es
importante sefalar, que dentro de las comunidades indigenas existen ciertos temas que
todavia son tabil como es el caso de la sexualidad. Es por este motivo, que este es otro
de los factores por los cuales, muchas se niegan a denunciar los distintos casos de
violencia, por evitar el rechazo de su comunidad®’.

Es importante destacar que, si bien el actual status de la mujer indigena deviene de
factores historicos, que se institucionalizaron a lo largo de los afios y se ha
estigmatizado la cultura indigena dentro de las sociedades, actualmente los pueblos
indigenas como sujetos no estatales si bien su lucha ha aportado en el desarrollo del
derecho internacional (en el reconocimiento de los derechos colectivos), las mujeres

forman parte integral de este proceso.

3% Etienne M. and E. Leacock (eds.), Women and Colonization. Anthropological Perspectives, New York,
1980.
3% En este sentido, Naciones Unidas destacé que las mujeres indigenas en la actualidad se enfrentan a

situaciones criticas ante la explotacion econdmica y marginacion que enfrentan UN Doc
E/CN.4/Sub.2/1991/40/Rev. 1, 59.

37 Es por esta razon, que se debe reconocer la valentia de aquellas mujeres indigenas que han roto con el
silencio y han denunciado estos actos dentro de la esfera nacional como interamericana. Estos son los
casos de Inés Fernandez y Valentina Rosendo ante la Corte Interamericana de derechos humanos, por
actos perpetrados en el afio 2002, ambas victimas sufrieron actos de violacion sexual por miembros del
ejército mexicano. Este hecho evidencia la intromision militar dentro de lo que se conoce como
injerencias arbitrarias o abusivas en el domicilio, violando derechos como la integridad personal, la
dignidad, la vida privada, los derechos del nifio, las garantias judiciales, el acceso a la justicia y la
proteccion judicial. Ya que, en este sentido, las fuerzas militares estan para defender la soberania nacional
y no violar los derechos de los nacionales.Se ha criticado las medidas de reparacion del dafio en ambos
casos y se ha cuestionado su efectividad ya que en el Caso Rosendo Cantli no se llegd a determinar la
creacion de algun centro comunitario ni el apoyo a las nifias estudiantes a diferencia del caso Fernandez.

11



Es importante recordar que la mujer indigena fue la primera mediadora entre los
colonizadores y quienes habitaban el continente en dicha época. En la actualidad se las
puede encontrar desempefiado este papel como intermediarias de los pueblos en
aislamiento, como defensoras de sus pueblos y encabezando movilizaciones a nivel
local, nacional, regional e internacional, constituyéndose asi, indiscutiblemente en las
protagonistas del cambio de la realidad indigena latinoamericana®®.

El cuestionamiento emprendido por las mujeres desde la década de los noventa dentro
de la esfera de los derechos humanos con respecto a la dicotomia de las esferas publica
y privada sobre la responsabilidad de los Estados por las violaciones de Derechos
Humanos realizadas por sujetos no estatales, ha dado paso en el caso de las mujeres
indigenas que demanden el reconocimiento de los derechos colectivos como centro de
los derechos humanos™.

Dentro de este postulado, los derechos colectivos de los pueblos indigenas representan
una herramienta de lucha para la erradicacion de este fenomeno y esto explica el FIMI
que se basa en el reconocimiento de la afectacion de los derechos de la mujer indigena
ya que sufren violaciones de derechos humanos en la interseccion de sus identidades™.
Mediante este planteamiento es cuando “la tesis de la no reductibilidad o
irreductibilidad” planteada por Neus Torbisco, descansa en la hipotesis de que los
intereses de los pueblos indigenas no son invidualizables, trasladables o reducibles a la
suma de los intereses agregados de sus miembros y ejemplifica considerando que el

derecho a la autodeterminacion es algo mas que el conjunto de derechos individuales a

3% Tal es el caso del Enlace Continental de Mujeres Indigenas (en adelante ECMIA), la cual constituye la
articulacion de todas las organizaciones indigenas de América y cuyo objeto es la defensa y la conquista
de los derechos de los pueblos indigenas dentro de un continente pluricultural. ECMIA, Nuestra Mision
al 2022, Disponible en http://www.ecmia.org/?q=node/9 , consultado en fecha: 26 de septiembre del
2017.

3% Para comprender de mejor manera los derechos colectivos, podemos realizar una comparacion en
paralelo, aunque parezca paradigmatico, permite una mejor comprension del ejercicio de estos derechos.
En este sentido, mientras los derechos individuales consideran a la persona humana como titular de
ciertos bienes como la vida, la integridad fisica, libertad, etc, los derechos colectivos en el marco de los
pueblos indigenas buscan en pos del reconocimiento de pueblos indigenas la proteccion de bienes
comunes como la autodeterminacion, preservacion de la cultura, la espiritualidad indigena, etc. Esta es la
base para comprender la critica realizada hacia los derechos indigenas como individuales, porque estos ya
existian en el marco normativo internacional, regional y nacional, se construyeron en base a los elementos
que arrojd la primera y la segunda guerra mundial. Lo que no implica en si una novedad, por lo que, ya
existieron en el desarrollo de los derechos humanos, a diferencia de los derechos indigenas como
colectivos, que han representado la lucha de los pueblos indigenas en el marco del reconocimiento de
derechos relacionados con elementos directos como la cultural, la forma de vida, el autogobierno, la
cosmovision indigena, etc.

* Foro Internacional de Mujeres Indigenas, Inequidades: Manifestacion de la violencia estructural hacia
las mujeres indigenas, 2012, p 5

12



la libertad de asociacion o a la libertad de organizarse politicamente entre los
individuos*'.

Es por esta causa que para tratar la violencia de género se debe partir por proteger de
manera tridimensional y convexa los derechos humanos, los derechos de los pueblos
indigenas y los derechos de las mujeres.

4. La cultura como sinonimo de eficacia: El dinamismo del concepto de
cultura y la cultura como medio de combate en contra de la
discriminacion interseccional.

En el marco de la lucha por la reivindicacion de los derechos de las mujeres indigenas,
se encuentra involucrada la triple discriminacion a la cual se encuentran expuestas, por
las profundas desigualdades étnicas y de género manifestadas en distintas formas
multidimensionales.

En este sentido, es importante comprender el dinamismo del concepto de cultura, para
comprender la lucha por la reivindicacion de los derechos de las mujeres indigenas, ya
que los pueblos indigenas en materia de derecho internacional tienen caracteristicas
propias que los identifica, les permite identificarse entre si y ser reconocidos por la
comunidad internacional.

Al igual que todas las sociedades, las sociedades indigenas son dinamicas y en este
proceso activo han modificado su forma de vida, preferencias y costumbres, por lo que,
no podemos considerar de igual manera la violencia de género que vivieron las mujeres
indigenas cincuenta afios atrds, que en la actualidad.

Para ello, el profesor Ricardo Colmenares Olivar considera que por cultura se entiende
“todo aquello que el ser humano crea, modifica o destruye de acuerdo con su ideologia
(ideas politicas, éticas o religiosas), representaciones y comportamientos propios

(habitos y costumbres) para su satisfaccion individual o para sus necesidades de

2
grupo”®.

Es en este sentido, se puede comprender que el concepto de cultura implica un valor
dinamico, por lo que, debe despojarse la idea tradicional que se ha mantenido
histéricamente de pueblos indigenas para dar paso a una nueva concepcion y defensa de

los derechos de los pueblos indigenas, junto con la reivindicacion de los derechos de la

* NEUS TORBISCO CASALS, “Derechos Indigenas reconocimiento y desafios para la democracia
constitucional y para los Derechos Humanos”, Autonomia Individual frente a autonomia colectiva.
Derechos en Conflicto, en Liborio L. Hierro (coord.), ed. Marcial Pons, Madrid, 2014, p. 104

#2 R. Colmenares Olivar, “Concepcion de género en la cultura indigena: Perspectiva desde la Mujer
Wayut del Estado de Zulia”, I Jornada Nacional de Defensa Integral de la Mujer, ed. Editorial Latina,
Caracas, 2013, p. 175

13



mujer indigena, combatiendo la cultura de género que las ha marginado a ciertos
sectores laborales, econdomicos y sociales, dejando a un lado, paradigmas sociales y
respetando la identidad cultural que las identifica como mujeres indigenas y pasar a la
construccion de una cultura de género inclusiva, que si bien acepta las tradiciones
heredadas y la caracterizacion de los valores de cada cultura, no excluya a ciertos
miembros del ejercicio pleno de sus derechos.

En este sentido, es desde el concepto de cultura de Colmenares que se puede partir por
romper con estigmas y con la violencia cuyo efecto principal implico tanto la privacion
del goce efectivo, del ejercicio e incluso el conocimiento de los derechos y garantias
fundamentales®, entendiendo que por medio de la cultura podemos partir por
comprender todas y cada una de las necesidades que poseen como mujeres y como
indigenas.

Siendo asi, comprender que las culturas indigenas no son las del pasado implica dar un
salto por un lado a la defensa de la mujer indigena y, por otro lado, al reconocimiento
del derecho a la autodeterminacion que tienen como pueblos y comunidades indigenas.
Ya que si bien son pueblos y comunidades que mantienen una estrecha relacion de
caracter espiritual con el medio natural, existen elementos que los ha relegado al escalon
mas bajo de la sociedad a la que pertenecen, estableciendo una esfera de mayor
vulnerabilidad para la mujer.

Por lo que, el habitar zonas lejanas a las grandes urbes y ricas en recursos naturales, no
debe implicar que no tengan un acceso digno a los distintos servicios publicos, al goce
efectivo de sus derechos desde la transversalidad en el marco de los derechos humanos
en virtud de su identidad cultural, la militarizacion de sus territorios o la invisibilidad de
sus necesidades de caracter emergente frente a los derechos de los distintos agentes.

De esta manera, en el marco de las obligaciones de los Estados y la eficacia de las
medidas empleadas para combatir la discriminacidon interseccional, se debe partir
comprendiendo lo que implica la “necesidad” para estos pueblos, el cual puede ser
descifrado de mejor manera desde el concepto de vulnerabilidad.

En este sentido, para la filésofa argentina Florencia Luna mediante el estudio de “la
vulnerabilidad” como herramienta de combate en contra de la desigualdad, nos permite
comprender el fendmeno de la discriminacion interseccional y las necesidades de estos

pueblos y comunidades. De conformidad, con la filosofa, considera que Ila

# Oficina del Alto Comisionado para los Derechos Humanos, “La violencia contra la mujer”,
Recomendacion General N°19, 29/01/92, parr. 11.

14



vulnerabilidad, no implica en si una categoria, si no se estructura bajo una base flexible
compuesta de capas que se van superponiendo dependiendo del contexto en el cual el
sujeto se sitaa**.

En este aspecto, la Comision Interamericana de Derechos Humanos ha reconocido que
la discriminacion interseccional de la mujer se encuentra constituida de distintas capas
que son indivisibles y operan de manera multidimensional, debido a que las mujeres
indigenas poseen una identidad cultural especifica que se interrrelaciona con el territorio
indigena™®.

Por esta razon, si se devela las distintas capas en las cuales se encuentra dinamicamente
la triple discriminacidn a la poblacion femenina indigena y, coincidirian con aquellas
que afectan a los hombres indigenas, como también al resto de la poblacion, sin
embargo, es importante destacar en base del planteamiento de Florencia Luna se debe
comprender que en si, las mujeres indigenas no son vulnerables, ya que ser “mujer” no
implica per se ser vulnerable, sino que la superposicion de estas capas (contextos)
implican una identificacién de vulnerabilidad distinta a la de una mujer no indigena e
incluso de un hombre indigena, por lo que, al enfrentar una triple discriminacion como
mujer, indigena y pobre se encuentran en un contexto estructurado multidimensional de
alta vulnerabilidad, por la desigualdad que enfrentan en el acceso a fuentes de empleo,
educacion, salud, etc.

De acuerdo, con la Relatora Especial de las Naciones Unidas sobre los derechos de los
pueblos indigenas, los Estados deben encontrar la manera de lograr “un delicado
equilibrio entre la proteccion de las mujeres indigenas y el respeto a la libre
determinacién y autonomia de los pueblos indigenas™*®.

Por este motivo, es importante cuestionarse cudles son las necesidades concretas que
poseen los pueblos indigenas en la lucha contra la violencia de género, la discriminacion
y la pobreza, en el marco del reconocimiento de su derecho a la autodeterminacion
como pueblos y comunidades indigenas y desde el marco de la identidad cultural.
Teniendo en cuenta a la mujer como agente de cambio, empoderamiento y

reivindicacion historica, social, cultural, econdmica, politica, etc.

* F. Luna, “Mujer Latinoamérica: Pobreza, vulnerabilidad y derechos reproductivos”, Derechos de las
mujeres en el derecho internacional, en J. Cruz Parcero, R. Vasquez, ed. Fontamara, 2da edicion,
México, 2012 pp. 8 10

* CIDH, Las mujeres indigenas y sus derechos humanos en las Américas, OEA/ Ser.L/V/II, Doc. 44/17,
parr. 38 y 39

* ONU, Informe de la Relatora Especial sobre los derechos de los pueblos indigenas, Victoria Itauli
Corpus, A/HRC/30/41. parr. 75

15



Sin duda, este cuestionamiento es el ante telon de las distintas peticiones ya realizadas
por las mujeres indigenas y se encuentran contenidas en instrumentos como la
Declaracion de Beijin de las Mujeres indigenas, en el cual han solicitado que se
garantice la participacion plena de las mujeres indigenas en todos los niveles de los
procesos decisionales que afecten a los pueblos indigenas, ademas, de la participacion
equitativa en las estructuras indigenas y modernas de los sistemas sociopoliticos y de
toda indole a todo nivel; el acceso sin discriminacion a todas las instituciones médicas,
servicios meédicos, cuidados de salud, con la inclusion de medicinas y précticas
tradicionales relacionadas a la salud; que se cuente con el apoyo de los Estados para
erradicar el desplazamiento forzado, resultado del desarrollo, los conflictos armados y
otros factores, contando asi, con la rehabilitacién a los pueblos afectados por estos
sucesos; la investigacion y responsabilidad de las esterilizaciones masivas forzadas de
las cuales han sido victimas las mujeres indigenas*’, como también de todos aquellos
actos de esclavitud sexual y violaciones perpetradas por parte de agentes de las fuerzas
armadas de los Estados; la proteccion contra la violencia doméstica como también de
todos los actos de discriminacién contra las mujeres indigenas®®.

Estas son varias peticiones que reclaman las mujeres indigenas desde su identidad
cultural, teniendo en cuenta que claramente se oponen a ser tratadas como objetos
exoticos, decorativos, sexuales y de estudio. Es desde este precepto, que se puede
empezar a trabajar en el empoderamiento de la mujer indigena y la reivindicacion de sus
derechos, construyendo y respetando la cultura de estos pueblos, implicando el acceso
no discriminatorio a sus derechos individuales y colectivos.

En consecuencia, surge un nuevo interrogante con respecto de la teoria de la
vulnerabilidad de Florencia Luna y la implicacion de la cultura para la erradicacion de
todas las formas de discriminacion en contra de la poblacion femenina indigena y se
podria definir con el “cémo”, como se puede combatir y tratarla; esta respuesta

podemos encontrarla en la defensa intercultural de la mujer indigena en el contexto de

47 Es importante recordar que, de acuerdo con el Estatuto de Roma, la esterilizacion forzada constituye un
delito de lesa humanidad, como también el embarazo forzado, violacién, esclavitud sexual junto con la
prostitucion forzada. Articulo 7.1 lit d. Estatuto de Roma de la Corte Penal Internacional, Naciones
Unidas, A/Conf. 183/9, 17 de julio de 1998

¥ Declaracion de Beijin de Mujeres Indigenas, Adoptada en Huairou, Beijing, China en el Foro de ONGs,
Cuarta Conferencia Mundial de las Naciones Unidas sobre la Mujer, 1995;Beijing + 5, Nueva York,
2000, Nuevas medidas e iniciativas para la aplicacién de la Declaracion y Plataforma de Accion de
Beijing (Resolucion adoptada por la Asamblea General, el 16 de Noviembre de 2000, A/RES/S-23/3),
Declaracion del Foro Internacional de Mujeres Indigenas (Beijing+5), Adoptada en la Ocasion de la
Sesion Especial de la Asamblea General de las Naciones Unidas sobre Beijing+5, junio 9, 2000, en
Nueva York.

16



sus necesidades. No obstante, actualmente uno de los rasgos mas notorios de la opresion
étnica es el debilitamiento de la identidad cultural, esto se puede corroborar en la
represion por el uso de sus rasgos identitarios visibles como el estigma existente hacia
la indumentaria indigena®’, sintiéndose obligadas a abandonarlo ya que las identifica
ante la sociedad, aumentando el grado vulnerabilidad al ser mayormente propensas a
violencia, esto crea un conflicto con respecto a su identidad cultural.
Por otro lado, la suma los efectos negativos que ocasionan estos tipos de violencia de
acuerdo con Burgete, operan limitando el crecimiento de las mujeres y generando la
reclusion en sus comunidades por el miedo de enfrentar el racismo y la discriminacion a
la que pueden ser expuestas al tener contacto con el exterior, implicando una barrera a
las distintas aspiraciones laborales, por ser asignadas a trabajos que no aceptan las
mujeres no indigenas, no siendo también “aptas” para ocupar trabajos destinados
solamente a mujeres mestizas, excluyéndolas asi, de los espacios de representacion y
decision politica™.

Conclusiones
No se puede hablar de la busqueda de la erradicacion de la violencia de género sin
trabajar coetaneamente en la triple discriminacion que enfrenta la mujer indigena,
esto se debe a la estrecha relacion que existe entre el género y la pobreza como
factor de impacto y, como también con el status actual que poseen las mujeres
indigenas desde su condicion de étnica. En este sentido, el status actual que poseen
las mujeres indigenas o el deterioro de este, deviene de factores historicos que
mediante los procesos de conquista y colonizacion instauraron un régimen
discriminatorio e inequitativo para los pueblos indigenas, ocasionando efectos
directos e indirectos en la vida de las mujeres. Por esta razén, en el marco del
fendmeno de la triple discriminacion existente contra la mujer indigena, no implica
solamente la violacion de derechos individuales, sino colectivos en el marco del
derecho internacional de los derechos humanos, ya que dentro de este contexto
existen elementos intrinsecos que dan como resultado condiciones de vida lejanas al
concepto de dignidad humana, siendo este el objeto de lucha y busqueda de la

reivindicacion de los derechos de la mujer como indigena, como parte de una

¥ A. Burguete, Didlogo de saberes sobre la violencia contra las mujeres indigenas. Aproximaciones
metodologicas a la Investigacion Intercultural, ed. FIMI y PATH InterCambios, México, 2013, p.15.
% A. Burguete, Didlogo de saberes sobre la violencia contra las mujeres indigenas. Aproximaciones
metodologicas a la Investigacion Intercultural, ed. FIMI y PATH InterCambios, México, 2013, p.15.

17



sociedad que se ha contextualizado en un medio de colonizacion, militarizacion,
racismo, exclusion social y que mediante politicas econdomicas de desarrollo han
perpetuado y aumentado la condicion de pobreza que enfrentan. Entendiendo que, si
bien existe la responsabilidad de los Estados en combatir esta lucha, también existen
otros agentes no estatales que deben ser participes activos en la prevencion,
proteccion y erradicacion de todas las formas de discriminacion de las mujeres

indigenas.

18



