
 
 

 

Papeles el tiempo de los derechos 
 

 

 

LOS ESTEREOTIPOS NEGATIVOS EN LA 

CONSTRUCCIÓN HISTÓRICA DE LAS 

DENOMINACIONES: INDIO, PUEBLOS INDIOS, 

INDÍGENAS, PUEBLOS INDÍGENAS 

 

 

 

 
 

Yaneth Katia Apaza Huanca 
Abogada y académica independiente 

 

 

 

 

Palabras Clave: Denominaciones o Significantes, Significado, Estereotipos Negativos, 

Indios/Pueblos Indios/Indígenas/Pueblos Indígenas. 

 

Key Words: Denominations or Signifiers, Meaning, Negative Stereotypes, 

Indians/Indian peoples/Indigenous/Indigenous peoples. 

 

 

 

Número: 7         Año: 2023 

 

ISSN: 1989-8797 



 2 

 

Comité Evaluador de los Working Papers “El Tiempo de los Derechos” 

 

María José Añón (Universidad de Valencia) 

María del Carmen Barranco (Universidad Carlos III) 

María José Bernuz (Universidad de Zaragoza) 

Rafael de Asís (Universidad Carlos III) 

Eusebio Fernández (Universidad Carlos III) 

Andrés García Inda (Universidad de Zaragoza) 

Cristina García Pascual (Universidad de Valencia) 

Isabel Garrido (Universidad de Alcalá) 

María José González Ordovás (Universidad de Zaragoza)  

Jesús Ignacio Martínez García (Universidad of Cantabria) 

Antonio E Pérez Luño (Universidad de Sevilla) 

Miguel Revenga (Universidad de Cádiz) 

Maria Eugenia Rodríguez Palop (Universidad Carlos III) 

Eduardo Ruiz Vieytez (Universidad de Deusto) 

Jaume Saura (Instituto de Derechos Humanos de Cataluña) 



3 

 

 
Los estereotipos negativos en la construcción histórica de las denominaciones: 

indio, pueblos indios, indígenas, pueblos indígenas 

 

Yaneth Katia Apaza Huanca1 

 

Resumen 

  

Las denominaciones: indio, pueblos indios, indígenas, pueblos indígenas entre otros, es 

utilizada de forma normal y frecuente en las Constituciones Latinoamericanas, en la 

normativa internacional y sociedad circundante; sin embargo, estas denominaciones son 

construcciones históricas de aproximadamente cinco siglos (Conquista-actualidad), 

creadas desde la percepción de otros, las cuales contienen un significado deconstructivo 

específico en cada época histórica, formando estereotipos negativos que justificaron 

conductas, como la esclavitud, la estratificación racial-étnica, el etnocidio, la 

asimilación, la tutela y el paternalismo.  

Así, el objetivo de esta comunicación fue mostrar cómo se entretejieron las distintas 

denominaciones, significados, y estereotipos negativos, en los distintos periodos 

históricas de América del Sur (parte andina), y como afectaron estos a la identidad de 

los originarios. Concluyendo que reconocer la autodenominación a los originarios, es un 

primer elemento de restauración hacia su identidad y un derecho que forma parte de la 

autoidentificación normada en el Convenio Nº 169 de la Organización Internacional del 

Trabajo (art. 1 inc. 2). 

 

Introducción 

 

Maȟpíya Lúta (1822-1909) fue un jefe siux-oglala que luchó por la libertad de 

su población y territorio en las llanuras de lo que hoy es Estados Unidos, su identidad 

nos permite conocer quién es, su historia, población y aspiraciones; sin embargo, esta 

facultad de autoidentificación a través de su origen cultural ha sido negado por varios 

siglos por medio de otros, tales como conquistadores, sociedad, Estados, normativa 

internacional, constitucional, logrando la negación de su identidad.  

 
1 Abogada y académica independiente en La Paz-Bolivia, Doctora y Máster en Estudios Avanzados en 

Derechos Humanos de la Universidad Carlos III de Madrid-España, vivanka333@gmail.com, número de 

Orcid: 0000-0002-9671-0773. 

mailto:vivanka333@gmail.com


4 

 

Esta negación comienza con un error en la Conquista al nombrarlos indios, 

posteriormente los originarios adquirirán otras denominaciones y significados, en la 

Colonia serán “pueblos indios” significado de ser bestias o esclavos, en la formación de 

los Estados son “indígenas y pueblos indígenas” equivalente a ser siervos, pongos, en el 

periodo de los Estado-nación son “campesinos” o un problema humano, en los Estados 

pluriculturales, multiculturales son “etnias” bajo tutela de los Estados y, en los Estados 

plurinacionales son reducidos a “nación, nacionalidades”; con estas denominaciones y 

significados, vinieron añadidos los estereotipos negativos, los cuales racionalizaron 

conductas como la esclavitud, la estratificación racial-étnica, el genocidio, la 

asimilación, tutela, paternalismo. 

Sin duda, las denominaciones a partir de otros son construcciones históricas que 

invalidan el derecho a la autodenominación y una forma de poder de los dominantes 

mediante la lengua. Sin embargo, frente a este problema, desde el siglo XX se ha 

normado el derecho a la autoidentificación, en el Convenio Nº 169 de la Organización 

Internacional del Trabajo (O.I.T.), art.1 inc. 2 y, en este siglo el derecho a la libre 

determinación que no restaura de forma definitiva su identidad.  

A continuación, un recorrido histórico de las distintas denominaciones, 

significados y estereotipos negativos en las diferentes etapas mencionadas en América 

del Sur (parte andina).  

 

1.- Ferdinand Saussure, acerca de los significantes (denominaciones), su 

significado y una definición de Gordon W. Allport sobre estereotipo 

 

Para Ferdinand de Saussure (1945), la lengua no es una nomenclatura simple 

que une un nombre a una cosa, porque sería una representación muy simplista, sin 

embargo, puede darnos una verdad, que la unidad lingüística es una cosa doble hecha 

con la unión de dos términos: el concepto o significado y la imagen acústica o 

significante, a esa unión Saussure llamó el signo lingüístico (pp. 91-93). La imagen 

acústica o significante es su huella psíquica, es material, es una cosa puramente física 

(escritura, palabras), en cambio el concepto o significado es más abstracto, son todas las 

ideas acerca del significante (pp. 92-93). 

Así, si aplicamos lo expuesto por Saussure a los significantes: indio, pueblos 

indios, indígenas, campesinos, etnias, nación, tendríamos que estos tienen un 

significado, es decir, conceptos o imágenes mentales acerca de cada una de estas 



5 

 

denominaciones, que han nacido en un periodo histórico determinado, los cuales están 

muy relacionados con estereotipos, definidos por Gordon W. Allport (1971, p. 215) 

como “una creencia exagerada que está asociada a una categoría. Su función es 

justificar (racionalizar) nuestra conducta en relación a esa categoría”, para Gordon 

categoría es una generalización o tipificación de algo (p.35) por ejemplo, los 

estereotipos concernientes a las personas de color y judíos. 

 

Y eso es lo que se analizará en los siguientes incisos, las distintas 

denominaciones (significantes), su consiguiente interpretación (significado) y los 

estereotipos negativos acerca de poblaciones nuevas, desde el punto de vista del otro, 

conquistador, sociedad, Estado, que a partir de su interpretación intentaron racionalizar 

conductas equivocadas, los cuales llevaron al sometimiento y dominación de los 

originarios a lo largo de cinco siglos.  

 

1.1.- Conquista y estereotipos negativos de la denominación indio: ociosos, llenos 

de malos vicios 

 

La denominación o significante “indio” surgió en la época de la Conquista con 

Cristóbal Colón en 1492, él preparó su viaje hacia lo que consideraba las Indias 

Occidentales, así cuando llego a la Isla de Guanahaní o San Salvador, el nombre que 

utilizó para las personas de este lugar fue el de indios, sin embargo, estas personas se 

identificaban como Lucayos (De las Casas, 1875, pp. 204, 227).  

Colón tuvo una buena impresión de estas gentes, sin embargo, la situación 

cambio veinte años después porque las Leyes de Burgos (1512) empezaron a poner 

límites a los encomenderos quienes habían racionalizado y justificado la esclavitud para 

con los indios, porque los consideraban animales y aunque se frenó esta situación, los 

estereotipos negativos continuarán, pues estas Leyes los describieron como ociosos, 

llenos de malos vicios (p. 1) lo cual justificó el adoctrinamiento y la imposición de la fe 

católica. 

En 1537, el papa Pablo III emitió la Sublimis Deus sobre la Esclavitud y 

Evangelización de los Indios en la que se reconoce que estos son verdaderamente 

hombres y que no debían ser privados de libertad, por tanto, no deberían ser 

esclavizados, también estuvo en contra de que los indios sean considerados brutos 



6 

 

mudos creados para el servicio (Papa Pablo III, 1537), pese a esta exhortación se 

siguieron cometiendo vejámenes y sometiéndolos a la esclavitud.  

 

Entre 1550-1551, se dio la Junta de Valladolid, un debate en el que se 

enfrentaron Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda, discutieron sobre la 

legitimidad e ilegitimidad de la Conquista y la condición de los indios, no se sabe quién 

gano la discusión, no obstante, parece que la primera causa interpuesta por Ginés de 

Sepúlveda sobre que la guerra es justa porque los hombres bárbaros, incultos e 

inhumanos son siervos por naturaleza de los hombres prudentes, poderosos y perfectos 

(Gines de Sepúlveda, 1982, p. 153) se consolidó, porque en la racionalidad de los 

conquistadores, ellos se consideraron superiores frente a los indios, a quienes trataron 

como inferiores o inhumanos. 

Así en esta época, el denominativo indio va a significar esclavitud, servidumbre, 

predominó el estereotipo racial de superioridad, donde los indios fueron considerados 

inferiores, siervos por naturaleza por ser bárbaros, incultos e inhumanos y, los 

conquistadores creyeron ser hombres superiores que nacieron para dominar, esto 

justificó su conducta para esclavizar y adoctrinarlos en la fe católica.   

 

1.2.- Asentamientos coloniales y la jerarquización étnica-racial como estereotipo 

 

En este período se fundaron las primeras instituciones coloniales como el 

Virreinato del Perú en 1542, a partir del cual se consolidaron las nuevas demarcaciones 

territoriales de los conquistadores, lo que indica que la Conquista y sus ideas tuvieron 

éxito; en 1575 el Virrey Toledo ordenó la reducción de los indios en pueblos y que estos 

se organizaran en forma de repúblicas (De Mendoza y Luna, 1610, pp. 27 y 29 vuelta), 

de esta manera surge la República de Indios y la República de Españoles, como dos 

sociedades paralelas en un mismo espacio geográfico, esto conllevó la jerarquización 

étnica/racial, donde los indios fueron considerados menores de edad, siervos y ocuparon 

los escalones más bajos en la escala social, después de los negros.  

En 1680, se publicó la “Recopilación General de Leyes de las Indias” en el libro 

sexto, una vez más se intenta poner freno a las arbitrariedades de los españoles para con 

los indios, ya que prohibió la esclavitud (Título 2), estas Leyes consideraron a los indios 

como súbditos y vasallos porque pagaban tributos (Título 5) (Paredes, 1681, pp. 194, 

208). 



7 

 

Por tanto, el significante o denominación de la época para los originarios siguió 

siendo el de indios/pueblos indios, su significado estuvo relacionado con ser vasallos, 

siervos y también esclavos, los estereotipos negativos de la época, es que son 

considerados inferiores racialmente, lo cual facilitó la segregación de la población 

indígena, con la consiguiente estratificación racial-étnica que condujo a la separación de 

la sociedad, en la República de Indios y la Republica de los Españoles, quedando la 

primera sometida a la segunda. 

 

1.3.- Formación de los nuevos Estados y la inferioridad racial como estereotipo 

 

En el siglo XIX comienzan varias rebeliones de parte de los criollos (hijos de 

padres españoles nacidos en suelo americano), es la época de la independencia y el 

nacimiento de los Estados que marca el fin de la época colonial, pero no la 

estratificación racial, ni social; porque la situación de los ahora denominados indígenas 

empeorará.  

Así se fundaron las primeras “Repúblicas de ciudadanos” (Ururozqui y Peralta, 

2003, p. 96) a partir del nacimiento de los Estados (La Gran Colombia 1819, Argentina 

1816, Chile 1818, Perú 1821, Bolivia 1825) en el que no estuvieron incluidos los 

indígenas, porque no cumplieron los requisitos de las nuevas Constituciones, como 

tener un patrimonio, saber leer o escribir. 

A finales del siglo XIX, la situación de los indígenas se agravó, porque empezó 

el exterminio abierto, en México con la política de los científicos (1892), en Chile con 

la aniquilación de los selknam, en Argentina con la muerte de los indios de la Pampa 

(1878) además, es la época de la teoría positivista y la construcción del derecho 

internacional que negara la subjetividad internacional de los pueblos indígenas, el cual 

los considero salvajes, de sociedades tribales ancestrales, así el derecho internacional 

solo acepto el consenso entre “Estados civilizados” (Oliva Martínez, p. 392). 

En este periodo, nació el significante o denominación indigĕna (latín), su 

significado es que son tribales, salvajes, la racionalización de la época (estereotipo) que 

justificó la conducta de los nuevos Estados para no otórgales la ciudadanía, es que estos 

son pongos, siervos, inferiores, también se dieron a la tarea de su eliminación 

(genocidio) porque son tribales, salvajes y, continua la lógica jerarquizada racial/étnica 

de la época colonial.  

 



8 

 

1.4.- Surgimiento de los Estados-nación y el indigenismo integracionista  

 

La Revolución mexicana de 1910-1917 consolidó el nacionalismo como 

doctrina y política en Latinoamericana desde 1930, será un tipo de nacionalismo 

cohesivo en sus etapas iniciales (Whitaker, 1969, p. 386), por otra parte, las ideologías 

de la época estuvieron enmarcadas en el positivismo, darwinismo social, y el marxismo. 

De ese modo, la sociología positivista determinó que los indígenas son unos 

inadaptados y que la única manera de afectar el problema y la condición del indígena es 

por medio de su evolución social a través de la educación, el cual redimirá al indio de su 

infeliz situación (Nahmad, 1973, 1171). 

El resultado de esta forma de pensar dio lugar al indigenismo-integracionista, 

consolidado a través del Primer Congreso Indigenista en Pátzcuaro (1940) el cual 

internacionalizó esta política que busco la solución al problema indígena a través de 

integrarlos a la sociedad por medio de la aculturación y la “civilización”, este Congreso 

lanzó un concepto de indio definiéndolo como aquel “…individuo, económica y 

socialmente débil” (Acta Final, 1948, LII, 26), además hizo énfasis en su protección, 

porque fueron identificados como atrasados e ignorantes. 

Años más tarde la O.I.T. planteó soluciones al problema indígena influenciado 

por la doctrina de la tutela y la teoría integracionista y, en 1957 adoptó el Convenio Nº 

107 sobre la Protección e Integración de las Poblaciones Indígenas y de otras 

Poblaciones Tribuales y Semitribuales en los Países Independientes, también estableció 

la Recomendación Nº 104 que es una consecuencia del Congreso Post-Pátzcuaro. 

En este periodo los significantes-denominaciones otorgados a los originarios es 

el de indígenas y campesinos, este tendrá un significado de problema humano para los 

Estados-nación y los estereotipos negativos de la época, es que son unos atrasados, 

débiles, inadaptados, pobres y tribuales, así que la conducta de la época de parte de los 

Estados es la tutela y la integración de los indígenas a la supuesta vida moderna por 

medio de la civilización, la educación y la asimilación. 

 

1.5.- El reconocimiento de los Estados multiculturales, pluriculturales hacia los 

originarios como etnias, pero no como pueblos a nivel internacional 

 

América del Sur en los años ochenta, se encuentra en una crisis económica, 

política y social por el modelo nacionalista y los regímenes militares dictatoriales que 



9 

 

los llevaron a ser dependientes económicamente de las organizaciones internacionales, 

quienes les impulsaron a instaurar políticas neoliberales de Ajuste Estructural e ingreso 

al proceso de globalización económica, esto se tradujo en marginalización y pobreza 

para los originarios; como consecuencia surgirán en los años noventa los levantamientos 

y movimientos indígenas (Ecuador y Bolivia, 1990) es lo que teóricos denominaron: el 

surgimiento de la etnicidad y la lucha por el reconocimiento de su identidad, a la vez, 

las ideologías predominantes encuentran expresión en el comunitarismo frente al 

liberalismo. 

Esta es la época de la revalorización indígena, expresada también en la 

normativa internacional como el Convenio Nº 169 de la O.I.T. (1989) que otorgó un 

concepto sobre quien es indígena y/o pueblos indígenas pero que contradictoriamente 

no les reconoció la calidad de pueblo a nivel internacional (que les podría haber dado la 

independencia) porque hay una racionalidad (estereotipo) de la época, el de ser 

incapaces de manejar su destino. Estos cambios jurídicos a nivel internacional dieron 

lugar al reconocimiento formal de la diversidad cultural en las Constituciones 

sudamericanas, posibilitando modelos de Estados pluriculturales (Colombia 1991) y 

multiculturales (Perú 1993, Bolivia 1994, Ecuador 1998). 

De esta forma, el significante de la época para las poblaciones originarias es el 

de ser reconocidos como etnias, su significado: minorías bajo protección, porque 

todavía se los consideraba incapaces de manejar su destino (estereotipo negativo), 

continuando la tutela y el paternalismo como conductas racionales de parte de los 

Estados.  

 

1.6.- Los Estados plurinacionales y el reconocimiento de las nuevas “naciones” 

indígenas 

 

Ecuador (2008) y Bolivia (2009) dieron el primer paso en sus Constituciones 

para el reconocimiento de ser Estados plurinacionales, es decir, que al interior de los 

mismos existen distintas culturas precoloniales con identidades propias y que son 

anteriores a los Estados, la idea de una sola identidad como fue el Estado-nación se 

rompió completamente, sin embargo, esta nueva denominación o significante de 

“nación” hacia los originarios, cuyo significado es que existen y están reconocidos 

como identidades y que forman parte del Estado, no es suficiente para adquirir el 

derecho a la autodeterminación plena, porque todavía persisten los estereotipos de 



10 

 

épocas anteriores, como el de ser considerados menores de edad, minorías, inferiores, o 

incapaces de manejar su destino.  

Estos Estados van a constitucionalizar el paradigma de vida de estas poblaciones 

como el Buen Vivir o Sumak Kawsay (Ecuador) y el Suma Qamaña o Vivir Bien 

(Bolivia), como una forma de reconocimiento, sin embargo, es una forma de 

mimetismo, porque adoptaron las cosmovisiones ancestrales de los originarios a 

modelos de Estado que en su estructura interna no han cambiado, pero que necesitan 

integrarlos bajo sus condiciones, esto es, una nueva forma de civilización desde el otro. 

Los Estados plurinacionales no compartirán el ejercicio del poder con las 

“naciones” indígenas, aunque ellos son parte del Estado y están reconocidos; al 

contrario, seguirán siendo subalternos e inferiores en los espacios públicos y políticos, 

lo que vendrá a perpetuar el estereotipo racial étnico de superioridad de otros.  

Por lo que el significante o denominación de la época para los indígenas/pueblos 

indígenas es que son “nación”, su significado es que son pequeñas poblaciones, 

minorías bajo reconocimiento, habitando dentro de los Estados, los estereotipos 

negativos que racionalizan conductas de parte del Estado para no otorgarles el derecho a 

la libre determinación plena de los pueblos a nivel internacional, es que son minorías y 

que ya están reconocidos. 

 

2.- La autodenominación, un derecho respaldado por la autoidentificación 

normada por el Convenio Nº 169 de la O.I.T. 

 

La autodenominación desde su lengua para los originarios es una facultad 

implícita en el derecho a la identidad personal y colectiva, respaldado por el derecho a 

la autoidentificación normada en el Convenio Nº 169 de la O.I.T. (art. 1, inc. 2), este se 

refiere a la conciencia de su identidad, al reconocimiento de sí mismos de pertenecer a 

una cultura en particular, siendo el criterio fundamental para su autoidentificación. 

A la vez, la Declaración de Naciones Unidas sobre los Derechos de los Pueblos 

Indígenas (2007) expresa en la Declaración de motivos: reconociendo al mismo tiempo 

el derecho de todos los pueblos a ser diferentes, a considerarse a sí mismos diferentes y 

a ser respetados como tales, asimismo el artículo 33 inc. 1, enuncia: Los pueblos 

indígenas tienen derecho a determinar su propia identidad o pertenencia conforme a sus 

costumbres y tradiciones.  



11 

 

El criterio de autoidentificación, según la opinión de la autora, no se refiere a 

identificarse como indígena o pueblo indígena, sino al criterio de conciencia para 

reconocerse bajo una cultura o identidad colectiva concreta que es anterior a la 

Conquista, Colonia, constitución de los Estados, porque las denominaciones externas 

tales como indio, pueblos indios, indígenas, pueblos indígenas, campesinos, etnias, 

naciones, son construcciones históricas dados por otros, por medio del lenguaje del 

dominante, que trae consigo signos coloniales, poscoloniales deconstructivos y 

estereotipos negativos, los cuales no permiten su libertad, ni el reconocimiento pleno de 

sus derechos e identidad, además del respeto a la dignidad humana. 

Por otra parte, los estereotipos negativos que nacieron como consecuencia de las 

denominaciones y sus significados ocasionaron racionalizar conductas de negación de 

su humanidad. 

 

Referencias 

 

Allport, G. W. (1971). La naturaleza del prejuicio. Universitaria de Buenos Aires. 

https://kupdf.net/download/allport-gordon-la-naturaleza-del-prejuicio-eudeba-

1971_5a0b5975e2b6f5a205a0191c_pdf .  

Convenio Núm. 107 de la Organización Internacional del Trabajo sobre la Protección e 

Integración de las Poblaciones Indígenas y de otras Poblaciones Tribuales y 

Semitribuales en los Países Independientes (O.I.T, de 26 de junio de 1957). 

Convenio Núm. 169 de la Organización Internacional del Trabajo sobre Pueblos 

Indígenas y Tribales (O.I.T., de 27 de junio de 1989). 

Declaración de las Naciones Unidas sobre los Derechos de los Pueblos Indígenas 

(O.N.U., de 13 de septiembre de 2007). 

De las Casas, B. (1875). Historia de las Indias. Imprenta de Miguel Ginesta. 

De Mendoza y Luna, J. (1610). Ordenanzas e instrucciones que el Exmo. S. D. 

Francisco de Toledo Virrey, Lugarteniente y Capitán General de los reinos del 

Piru dio e hizo para su bien gobierno el tiempo que lo estuvo a su cargo (1610). 

http://servicio.us.es/fama/expobus/america/081_toledo.pdf  

De Saussure, F. (1945). Curso de Lingüística General. Losada. 

Gines De Sepúlveda, J. (1982). Tratado Sobre las Justas Causas de la Guerra Contra 

los Indios. 

https://enriquedussel.com/txt/Textos_200_Obras/Primer_debate_modernidad/Tr

atado_justas_causas-Gines_Sepulveda.pdf 

Instituto Indigenista Interamericano. (1948). Acta Final del Primer Congreso 

Indigenista Interamericano. https://www.pueblos-

originarios.ucb.edu.bo/digital/106000093.pdf 

Leyes de Burgos Ordenanzas Reales para el Buen Regimiento y Tratamiento de los 

Indios, (de, 27 de diciembre de 1512). 

https://www.uv.es/correa/troncal/resources/leyesburgos1512.pdf 

Nahmad. S. (1973). Positivismo en el indigenismo de la época pre-revolución en 

México. En C. Forgione (Ed.), América Indígena XXXIII (1169-1182). Instituto 

Indigenista Interamericano. 

https://kupdf.net/download/allport-gordon-la-naturaleza-del-prejuicio-eudeba-1971_5a0b5975e2b6f5a205a0191c_pdf
https://kupdf.net/download/allport-gordon-la-naturaleza-del-prejuicio-eudeba-1971_5a0b5975e2b6f5a205a0191c_pdf
http://servicio.us.es/fama/expobus/america/081_toledo.pdf
https://enriquedussel.com/txt/Textos_200_Obras/Primer_debate_modernidad/Tratado_justas_causas-Gines_Sepulveda.pdf
https://enriquedussel.com/txt/Textos_200_Obras/Primer_debate_modernidad/Tratado_justas_causas-Gines_Sepulveda.pdf
https://www.uv.es/correa/troncal/resources/leyesburgos1512.pdf


12 

 

Oliva Martínez, J.D. (2004). La protección de los derechos de los pueblos indígenas: 

fundamento, contextos de creación y reconocimiento normativo en el derecho 

internacional (Volumen I) [Tesis doctoral Universidad Carlos III de Madrid]. E-

Archivo. 

Paredes, J. (1681). Recopilación de Leyes de los Reynos de las Indias (Tomo Segundo). 

http://www.bibliotecanacionaldigital.gob.cl/visor/BND:8941 

Papa Pablo III. (29 de mayo de 1537). Sublimis Deus Sobre la Esclavitud y 

evangelización de los Indios. Papal Encyclicals online. 

https://www.papalencyclicals.net/paul03/p3subli.htm. 

Recomendación Num. 104 de la Organización Internacional del trabajo sobre 

Poblaciones Indígenas y Tribuales (O.I.T., de 26 de junio de 1957). 

Ururozqui, M. y Peralta V. (2003). Élites y sociedad en la América andina: de la 

república de ciudadanos a la republica de gente decente 1825-1880. En: J. 

Maiguashca (Ed.), Historia de América Andina Vol. 5: Creación de las 

repúblicas y formación de la nación (93-138). Ecuador F.B.T. Cía. Ltda. 

Whitaker, A. P. (1969). Fuentes y carácter del nacionalismo en América Latina en: G. 

Aguirre Beltrán, G.(Ed.), El indigenismo y su contribución al desarrollo de la 

idea de nacionalidad (397-406). Instituto Indigenista. 

 

 

http://www.bibliotecanacionaldigital.gob.cl/visor/BND:8941
https://www.papalencyclicals.net/paul03/p3subli.htm

