
 
 

 

Papeles el tiempo de los derechos 
 

 

 

CÓDICES BIENES CULTURALES DE LOS PUEBLOS 

INDÍGENAS EN MÉXICO: REPERCUSIONES ACTUALES 

DE SU TRÁFICO 

 

 
María Elizabeth López Ledesma 

Universidad Autónoma de San Luis Potosí, México 
 

 

 

Palabras Clave: Tráfico, Bienes Culturales, Indígenas, México 

Key Words: Trafficking, Cultural Property, Indigenous, Mexico 

 

 

 

Número: 11        Año: 2024 

 

ISSN: 1989-8797 



 2 

 

Comité Evaluador de los Working Papers “El Tiempo de los Derechos” 

 

María José Añón (Universidad de Valencia) 

María del Carmen Barranco (Universidad Carlos III) 

María José Bernuz (Universidad de Zaragoza) 

Rafael de Asís (Universidad Carlos III) 

Eusebio Fernández (Universidad Carlos III) 

Andrés García Inda (Universidad de Zaragoza) 

Cristina García Pascual (Universidad de Valencia) 

Isabel Garrido (Universidad de Alcalá) 

María José González Ordovás (Universidad de Zaragoza)  

Jesús Ignacio Martínez García (Universidad of Cantabria) 

Antonio E Pérez Luño (Universidad de Sevilla) 

Miguel Revenga (Universidad de Cádiz) 

Maria Eugenia Rodríguez Palop (Universidad Carlos III) 

Eduardo Ruiz Vieytez (Universidad de Deusto) 

Jaume Saura (Instituto de Derechos Humanos de Cataluña) 

 

 



 

 

3 

Códices bienes culturales de los pueblos indígenas en México: 

repercusiones actuales de su tráfico. 

 

Codices Cultural Assets of Indigenous Peoples in Mexico: Current 

Repercussions of Their Trafficking. 

Dra. María Elizabeth López Ledesma 

Profesora Investigadora adscrita 

a la Facultad de Derecho 

de la Universidad Autónoma 

de San Luis Potosí, México 

RESUMEN 

 

México  posee una riqueza cultural que tiene por origen la diversidad cultural de los 

pueblos indígenas o ancestrales. Estos pueblos a partir de su colonización por el Reino de 

España fueron perdiendo parte de su patrimonio cultural  por diversos medios uno de los cuales 

fue la apropiación de bienes culturales para ser trasladados a sus Reinos con el fin de comerciar 

o  poseerlos en colecciones privadas. 

La  apropiación y exportación de estos bienes  origina el  tráfico de bienes culturales 

indígenas  hacia países europeos el cual  no ha terminado, sigue desarrollándose por lo que los 

Estados preocupados por ese patrimonio ancestral adquirido a veces lícitamente sea restituido, 

sobre todo, en el caso de los Códices constituyen su marco jurídico, político, cultural, religioso 

y territorial. Privar a los pueblos originarios  de éstos causa la pérdida de especificidades de sus 

usos y costumbres y la posibilidad de proteger territorios ancestrales. 

 

ABSTRACT 

 

Mexico has a cultural richness that has its origin in the cultural diversity of indigenous 

or ancestral peoples. These peoples, since their colonization by the Kingdom of Spain, were 

losing part of their cultural heritage by various means, one of which was the appropriation of 

cultural goods to be transferred to their Kingdoms in order to trade or possess them in private 

collections. 

The appropriation and export of these goods gives rise to the trafficking of indigenous 

cultural goods to European countries, which has not ended, it continues to develop, so that the 

States concerned with this ancestral heritage acquired, sometimes lawfully, are returned, 

especially in the case of the Codices, which constitute their legal, political, cultural, religious 

and territorial framework. Depriving indigenous peoples of these causes the loss of specificities 

of their uses and customs and the possibility of protecting ancestral territories. 

 

PALABRAS CLAVE 



 

 

4 

Tráfico, bienes culturales, indígenas, México 

KEY WORDS 

Trafficking, cultural property, indigenous, Mexico 

 

SUMARIO. 

I. Introducción; II. Problemas por resolver;  III. Importancia de los Códices para los 

pueblos indígenas de México; IV. Avances en la protección contra el tráfico.  

 

I. Introducción. 

Es necesario destacar la importancia de la cultura en todos los aspectos de la 

organización de los Estados, la composición pluricultural de los mismos es innegable a la vez 

que probablemente ningún Estado actualmente escapa a conservar dentro de su composición 

poblacional diversos grupos, minorías, pueblos indígenas, o cualquiera otros de denominación 

que escapan a estos ejemplos, México como otros Estados de América posee una población 

pluricultural y por lo tanto, una riqueza cultural que tiene por origen esta diversidad cultural de 

los pueblos indígenas o ancestrales que habitaron y que hoy en día han sobrevivido en los 

territorios del actual continente americano. 

Estos pueblos han pasado por diversos periodos históricos, entre ellos el de dominación 

como producto de la ocupación por Estados europeos, los cuales al considerar que los usos y 

costumbres indígenas eran contrarias a la religión católica y a su “cultura.,” a partir de su visión 

eurocéntrica, los españoles -en el caso mexicano-, emprendieron la destrucción del patrimonio 

cultural indígena al prohibir ritos, evangelizando y en algunos casos a través de la apropiación 

de bienes culturales para ser trasladados a sus Reinos. La apropiación y exportación de estos 

bienes es el origen de tráfico de bienes culturales indígenas hacia países europeos. 

Actualmente los Estados afectados reclaman esos bienes, lo que ha provocado 

enfrentamientos con la consecuente disolución de relaciones diplomáticas, sin embargo, este 

tráfico no ha terminado sigue desarrollándose por lo que los Estados preocupados por ese 

patrimonio ancestral adquirido a veces lícitamente sea restituido. 

Consideramos que es de importancia trascendental analizar el tráfico de los bienes sobre 

todo porque provienen de pueblos indígenas considerados como un grupo vulnerable, su valor y 

uso cosmogónico que representa para la pervivencia de su cultura. 

Privar de los Códices a los pueblos indígenas origina la pérdida de especificidades de 

usos y costumbres, vulnerando sus derechos humanos a la libre determinación y a la cultura. 

 

II. Problemas por resolver. 

 



 

 

5 

Desde el ámbito internacional se ha perfilado el problema del tráfico ilícito de bienes 

culturales aunque puede presentarse en mercados legales e ilegales, en el caso de México 

además ha de agravarse la situación cuando el patrimonio constituye el medio para transmitir y 

realizar el patrimonio vivo, es decir: tradiciones orales, artes del espectáculo, usos sociales, 

rituales, actos festivos, conocimientos y prácticas relativos a la naturaleza y el universo, y 

saberes y técnicas vinculados a la artesanía tradicionales, así mismo de él depende reconocer, 

rectificar, incluso restituir límites de territorios ancestrales, como el caso de los Códices. 

Su importancia, “… es fundamental para los pueblos indígenas porque su patrimonio es 

la base de su identidad, de sus culturas y la transmisión continua de este patrimonio es la que va 

a fortalecer las identidades y las culturas de los pueblos.” (Tauli-Corpuz, 2019) 

Organismos internacionales han iniciado campañas para hacer evidente el problema de 

sustracción, traslado o destrucción del patrimonio cultural como lo ha señalado la Organización 

de las Naciones Unidas para la Educación, la Ciencia y la Cultura (UNESCO), así como también 

la Oficina de la Oficina de las Naciones Unidas contra la Droga y el Delito (UNODC) en México 

lo primero que señalan es que: “…urge reconocer y hacer frente al tráfico ilícito de bienes 

culturales como un asunto e seguridad global a través de la campaña “Protege tu legado”. (Oficina 

de las Naciones Unidas contra la Droga y Delito en México [ONUDC], 2023) 

Existen además dificultades porque este delito está vinculado con otros como: la 

financiación del terrorismo, crimen organizado, tráfico ilícito de drogas, armas de fuego, lavado 

de dinero y corrupción. (ONUDC, 2023) 

Así mismo, los avances en la tecnología como el caso del internet y la existencia de 

redes sociales en las que se oferta patrimonio cultural de forma lícita por casas de subasta. 

Por otra parte, el problema reside en la clasificación jurídica del patrimonio en: material 

e inmaterial, intangible o vivo entre otras denominaciones. (UNESC0 2021) 

La cultura es definida por este organismo como: “el conjunto de rasgos distintivos, 

espirituales y materiales, intelectuales y afectivos que caracterizan una sociedad o un grupo 

social”. Queda fehaciente en este concepto que, tanto el patrimonio cultural material (PCM) 

como el patrimonio cultural inmaterial (PCI) se interrelacionan; si se menoscaba el PCM sufre 

la misma suerte el PCI. 

La interrelación de ambos patrimonios coincide con la postura que aborda la Dra. 

Myrna Cunningham, Vicepresidenta del Fondo para el Desarrollo de los Pueblos Indígenas de 

América Latina y el Caribe (FILAC), quien ha determinado que el patrimonio debe ser 

considerado en su dimensión holística para su protección de la siguiente manera: 

… nosotros siempre hemos dicho, no es adecuado tratar de subdividir el patrimonio de 

los pueblos indígenas en categorías jurídicas independientes como, por ejemplo: cultural, 

artístico o intelectual o en elementos independientes como expresiones culturales, ciencias, 

sitios sagrados, eso supone otorgar diferentes niveles de protección a distintos elementos del 

https://ich.unesco.org/index.php?lg=es&pg=00053
https://ich.unesco.org/index.php?lg=es&pg=00054
https://ich.unesco.org/index.php?lg=es&pg=00055
https://ich.unesco.org/index.php?lg=es&pg=00055
https://ich.unesco.org/index.php?lg=es&pg=00055
https://ich.unesco.org/index.php?lg=es&pg=00056
https://ich.unesco.org/index.php?lg=es&pg=00057
https://ich.unesco.org/index.php?lg=es&pg=00057


 

 

6 

patrimonio que deben administrarse y protegerse como un único conjunto de bienes 

interrelacionados. (Jornadas Científicas Preparatorias del III Congreso Iberoamericano de 

Derecho de la Cultura, 2022) 

Incluso esta clasificación ha contribuido a dificultar la protección del PCI como el caso 

que se cita en el Informe A/HRC/45/35 presentado al Consejo de Derechos Humanos sobre: La 

repatriación de objetos de culto, restos humanos y patrimonio cultural inmaterial de los pueblos 

indígenas que trata en la conclusión 40 del informe en los siguientes términos: “Las reclamaciones 

de repatriación en este contexto se complican por la clasificación de los intereses en las 

categorías de lo material y lo inmaterial que establece el derecho de propiedad […]”. 

(Mecanismo de Expertos sobre los Derechos de los Pueblos Indígenas, 2020) 

Cabe mencionar el caso del penacho de Moctezuma, que actualmente se encuentra en 

Weltmuseum, Viena, es considerado como un “suntuoso tocado […], ejemplo del grado de 

complejidad y perfección que alcanzó el arte plumario mesoamericano en el siglo XVI…” 

(Moreno Guzmán, 2019), en el que el significado del arte plumario utilizado para su ejecución 

no ha contribuido para su protección, sino que pertenece en realidad a la clasificación de PCM. 

Se ha abogado en foros internacionales como en el Foro Permanente sobre Cuestiones 

Indígenas de Naciones Unidas (FPCINU) por la protección del patrimonio sin fragmentarlo en 

material e inmaterial, como la situación del conocimiento indígena (CI) o conocimiento, reclaman 

enfoques holísticos para la protección de sus derechos sobre el CI, que reflejen su visión holística 

del mundo, en la cual el conocimiento está inextricablemente unido a los territorios, recursos y 

culturas tradicionales. Todos los componentes del patrimonio indígena, incluyendo el 

conocimiento, las expresiones culturales, la biodiversidad y los territorios tradicionales, forman 

parte de un todo integrado e interdependiente, que requieren la misma protección. 

La protección de  la cultura no es vista como algo separado de los derechos  territoriales y 

del derecho de autodeterminación. La fragmentación del patrimonio y de los derechos sobre el 

patrimonio constituye una gran amenaza para la continuidad de su existencia… (Swiderska, 

2005) 

El patrimonio cultural es un todo, no se pueden jerarquizar y en su desarrollo 

legislativo, muestras barreras de comprensión para los Pueblos indígenas (PPII), como lo 

destaca la vicepresidenta del FILAC: 

Esta clasificación obviamente no funciona para el caso de los pueblos indígenas, y es 

importante adoptar un enfoque holístico con respecto al patrimonio cultural y reconocer que el 

rígido régimen jurídico de protección del patrimonio cultural podría resultar problemático para 

los pueblos indígenas. No hay valores absolutos ni universales porque todos corresponden a la 

escala valorativa de una cultura particular. (Jornadas Científicas Preparatorias del III Congreso 

Iberoamericano de Derecho de la Cultura, 2022 

La postura de los PPII que aporta la vicepresidenta del FILAC, representa el consenso de 



 

 

7 

los PPII de América Latina, que desde años atrás se hizo patente con los conocimientos 

ancestrales en mayo 2006 en la Quinta Sesión del Foro Permanente sobre Cuestiones Indígenas 

de las Naciones Unidas (FPCI-UN), en la que el enfoque fragmentado del patrimonio ha tenido 

resultados desfavorables a partir de las actividades de las agencias de las Naciones Unidas. 

No obstante, hasta la presente fecha la producción legislativa y de políticas públicas 

nacional como internacional han seguido transitando desde la perspectiva de material (tangible) 

e inmaterial (intangible). Queda mucho por hacer para lograr consenso de organismo y 

gobiernos  para que se avance y unifique al patrimonio sin las clasificaciones que se han 

originado hasta el día de hoy y que desde la perspectiva de los PPII es esencial para su 

protección efectiva. 

 

III. Importancia de los Códices para los pueblos indígenas de México 

 

La palabra códice “… se ha usado para nombrar los documentos hechos antes de la 

invención de la imprenta, por tanto, se trata de obras realizadas a mano, muchas bellamente 

ilustradas” (Tabasco hoy, 2018). A partir de estas características podemos decir que los códices 

son un conjunto de documentos unidos que forman un volumen, creados a mano antes de la 

invención de la imprenta, característica que los distingue de los libros que son todas las obras 

impresas. 

En cuanto a su contenido es difícil conocerlos a partir de su denominación, debido a que 

en general, ésta no hace referencia al mismo, sino que lo pueden tomar de la persona que los 

creó, de algún propietario conocido que haya tenido en su posesión el documento, o bien, el 

nombre de uno de los lugares donde haya residido. 

Los Códices mexicanos constituyen fuentes primarias de los usos y costumbres del 

México prehispánico y virreinal, puesto que en ellos se asientan para su trascendencia en el 

tiempo su lenguaje oral que hasta la fecha sigue prevaleciendo a través de pinturas, recogen 

asimismo, su forma de organización social, religión, calendarios, rutas, ritos, herbolaria, es decir, 

su cosmovisión. 

“Históricamente los Códices mexicanos son  los primeros libros del continente 

americano” (La  escritura Maya, Teotihuacana y Mixteca, 2001), se consideraron como 

documentos que guardan  normas jurídicas e instituciones, usos y costumbres, entre ellos, el 

derecho a la tierra; éstos fueron legitimados por la normatividad indiana bajo el concepto hasta 

ahora utilizado en la legislación nacional e internacional de: usos y costumbres. Algunos fueron 

ofrecidos por los propios indígenas para que comprendieran los españoles su cosmovisión, 

constituyendo el instrumento o el medio de comunicación para la comprensión y aplicación de 

sus usos y costumbres. 

Por otra parte, tienen la función primordial de reconstruir con su contenido como se había 



 

 

8 

mencionado, la historia del México prehispánico y virreinal, siguen siendo derecho vigente, 

positivizado, de observancia obligatoria para las Autoridades mexicanas de respetarlo como 

derecho humano colectivo, es, por tanto, derecho vigente y vivo que actualmente se utiliza por 

pueblos originarios como lo revela la autora Blanca Jiménez Padilla de la siguiente manera: 

La vigencia en el siglo XXI se manifiesta de diversas maneras tanto en el ámbito legal 

como en el cultural; un ejemplo lo constituyen algunas comunidades del Estado de Guerrero, 

México, en donde estas pinturas se usan como prueba para dirimir conflictos de límites y 

jurisdicciones de poblados; asimismo se utilizan para ser consulta- dos en los ritos vinculados 

Lienzo II de Chiepetlán” (Jiménez Padilla B., 1999). 

Los códices se clasifican según su contenido y a la época en se realizaron, con respecto 

a la primera tenemos: Calendáricos-rituales, históricos, genealógicos, cartográficos y estos 

pueden ser a la vez históricos, económicos, etnográficos, etcétera.  Con respecto a la época en 

que se crearon se clasifican en  precolombinos y los coloniales. (Pardo López, José Antonio, & 

Torres Jara, 2002) 

En los códices históricos-cartográficos en el que nos centramos, en este caso, se describen 

eventos históricos y se detallan los límites de territorios ancestrales,” … sirvieron para esclarecer 

quiénes eran los legítimos propietarios de las tierras que a toda costa los españoles pretendían 

arrebatar a los indios” (Yoneda, 1999), ellos  proceden de los actuales estados mexicanos de 

Oaxaca, Veracruz, Puebla, Tlaxcala, Guerrero, Morelos, Michoacán y Ciudad de México. 

Actualmente son vigentes en cuestiones de tipo legal y cultural, su vigencia se reconoce 

al momento de elegir sus autoridades, de celebrar ritos y desde luego para dirimir conflictos de 

límites territoriales y jurisdicciones de poblados. (Jiménez Padilla B., 1999). 

En el actual estado de Guerrero estos documentos han sido presentados “como 

argumentos probatorios en litigios, audiencias, trámites o solicitudes de diversos tipos, ya ante 

la autoridad colonial, ya ante las autoridades posteriores incluso después de la independencia” 

(1999.p58-61). Ejemplo de estos conflictos y la revitalización de sus ritos ancestrales se siguen 

aplicando conforme al lienzo de Pletlalca y el de Coachuimalco, los cuales se encuentran 

resguardados por los propios indígenas de la zona. 

Otro caso es el de los conflictos de la población también de la zona de Guerrero llamada 

Totomixtlahuacan quienes para dirimir sus controversias limítrofes aplican el Códice 

Totomixtlahuaca o Códice CONDUMEX, a partir de una copia facsímil del mismo, este Códice 

data de 1584 y es un mapa indígena colonial, con textos escritos en náhuatl, en él se describe áreas 

geográficas de numerosas poblaciones, describen características del terreno, este Códice se 

encontraba en San Francisco California, y en el año de 1973 fue subastado y adquirido por 

Condumex, empresa mexicana. (Centro de Estudios de Historia de México, 2024). 

En los casos señalados los códices se encuentran en México, pero no en manos de los 

pueblos  indígenas sino del Estado o institutos propiedad del Estado, sin embargo, en otros 



 

 

9 

problemas territoriales y de configuración de ritos los códices se encuentran en colecciones 

extranjeras. 

Consideramos que lo tratado es un problema trascendental que enfrentan actualmente 

los pueblos indígenas no sólo de México sino de América e incluso en otros continentes, debido 

a la pérdida de territorio por demarcaciones arbitrarias realizadas por gobiernos no indígenas. 

Existe una necesidad presente y urgente de que se restituya a sus descendientes por ser Derecho 

vigente y vivo de los pueblos indígenas. Es como si se privara actualmente de su norma 

fundamental o constitucional a cualquier Estado soberano y en el mejor de los casos y tras 

negociaciones se acordará una edición facsímil para organizar un Estado o se permitiera por una 

“aplicación” tener acceso a ellos. 

Otro caso es el de los pueblos mixtecos  que  requieren conocer su historia, afianzar 

usos y costumbres como en Ocotepec  en el municipio mixteco de Santo Tomás Ocotepec en 

Oaxaca en donde  a través de una “aplicación” tuvieron acceso a los Códices y  revelaron que el 

hombre y la mujer en su cultura, tenían el mismo estatus, al encontrar historias de guerreras y 

heroínas  por lo tanto,  enfatizan que debe existir equidad entre ambos  sexos puesto que su 

cultura era así y no como hasta ahora se ha reflejado con la sumisión de la mujer para con el 

hombre. El propósito es que, “En los pueblos, las mujeres en algún momento deben retomar este 

equilibrio, si algo tienen los códices son esos valores (Aguilar Sánchez, 2019)  

En este caso queda fehaciente que los pueblos indígenas de México requieren de ese 

arraigo a su cosmovisión que con el tiempo pierde especificidades como el caso de la equidad 

de género, delimitación territorial y otros  usos y costumbres que han sido modificadas o 

desaparecido con el transcurso del tiempo se perdió su arraigo, originalidad y sobre todo la 

certidumbre de aspectos cosmogónicos que impactan en violaciones de derechos humanos y por 

otra parte la ritualidad y  la salvaguardia de estos esenciales documentos les pertenece  estos 

pueblos indígenas tienen la capacidad de preservar, practicar y transmitir con veracidad   usos y 

costumbres propios de su cultura. 

La mayoría de estos códices se encuentran en países europeos y en Estados Unidos de 

Norteamérica y allí permanecen para el conocimiento de las personas que pueden tener acceso a 

ellos únicamente, pues el trato de acuerdo con su clasificación es considerado como patrimonio 

cultural material sin tomar en cuenta el significado y la necesidad de que se recuperen para 

conocer y practicar actualmente sus usos y costumbres 

 

IV. Avances en la protección contra el tráfico. 

 

Los marcos legales han facilitado este comercio de bienes que podrían haberse sustraído 

de manera ilícita del Estado aprovechando los canales del mercado ilegal, aplicando el derecho 

privado con fundamento en el principio de adquiriente de buena fe. 



 

 

10 

Existen mecanismos para la protección del patrimonio cultural de la que México es 

Parte como la Convención de la UNESCO de 1970 sobre las obligaciones de cooperación y las 

medidas para prohibir y prevenir la importación, exportación y el transporte ilícito de bienes 

culturales, la              Ley Federal sobre Monumentos y Zonas Arqueológicos, Artísticos e Históricos en 

donde se considera como propiedad de la Nación de acuerdo con el artículo 27 de la Ley 

Federal los Monumentos y Zonas Arqueológicos, Artísticos e Históricos. 

También se crean otros instrumentos internacionales para combatir el tráfico ilícito de los 

bienes culturales como lo son: el Convenio de UNIDROIT (1995) sobre los Bienes Culturales 

Robados o Exportados Ilícitamente y la Convención del Consejo de Europa sobre los Delitos 

Relacionados con Bienes Culturales. 

Estos instrumentos son relevantes al crear acuerdos y competencias para investigar 

enjuiciar y tomar acción judicial a través de un proceso de recuperación y restitución. 

El Convenio de UNIDROIT, se instituye como un complemento que actualiza la 

Convención de la UNESCO de 1970, tiene el mérito de resolver límites señalados en las anteriores 

convenciones ya que: 

a) Establece la propiedad basada en la trascendencia de su creación; 

b) Pone énfasis en el interés general por encima de los intereses de la propiedad 

particular y; 

c)  Los Estados puedan excepcionalmente imponer restricciones a la compraventa 

del patrimonio procedente de actos ilícitos, ejerciendo el derecho a la restitución cuando se 

identifican y aseguran bienes culturales de un país en el mercado internacional. 

d) Incluye toda actividad ilícita que se llevara a cabo en el pasado, sin importar la 

entrada en vigor del decreto. 

Existe otra posibilidad de la restitución de un bien cultural se resuelva cuando la 

diplomacia o aplicación del Convenio UNIDROIT no se materializa, es decir que una modalidad 

que puede adoptar la reparación de bienes culturales es la “restitución” cuando éstos se encuentren 

en poder del Estado en el cual habitan o bien un Estado extranjero. 

La doctrina de la restitución aparece como postulado en la Declaración de las Naciones 

Unidas sobre los Derechos de los Pueblos Indígenas que no se dirige directamente al tráfico lícito 

o ilícito de bienes culturales, sí que podríamos hacer uso de ellos para fundamentar la restitución 

de los mismos, en este caso de los Códices. 

El Derecho de los pueblos indígenas a la reparación por injusticas históricas” (Gómez 

Isa, 2010), dando relevancia a las ilegalidades del pasado, que resulta interesante porque vas más 

allá de la jurisdicción, si es posible a la reconciliación desde la perspectiva de las víctimas, es 

decir  a la justicia restaurativa. (2010, p. 8) 

En la Declaración de las Naciones Unidas sobre los Derechos de los Pueblos Indígenas, 

encontramos en el artículo 11 I. y 2. la reparación por injusticias históricas: 



 

 

11 

Artículo 11 

I. “Los pueblos indígenas tienen derecho a practicar y revitalizar sus tradiciones 

culturales. Ello incluye el derecho a mantener, proteger y desarrollar las manifestaciones pasadas, 

presentes y futuras de sus culturas,” 

Específicamente reconoce a los pueblos indígenas la potestad de mantener y proteger sus 

manifestaciones pasadas entre otras, es decir, los códices son objetos que contienen los usos y 

costumbres que actualmente se practican, la declaración apoya como derecho a preservarlos por 

la cultura de origen. Para hacer viable este derecho, es necesario un “proceso de restitución de 

bienes objetos privados a los pueblos indígenas del pasado” (p.40) 

Siguiendo el citado artículo en el .2 en el que se señala: “Los Estados proporcionarán 

reparación por medio de mecanismos eficaces, que podrán incluir la restitución, establecidos 

conjuntamente con los pueblos indígenas…” 

De forma clara se trata en este instrumento la restitución desde el ámbito de la libre 

determinación de los pueblos y desde los derechos humanos y de la cultura sin importar las 

disposiciones de derecho privado y las clasificaciones del patrimonio. 

Es imperante tomar en cuenta el consenso indígena en cuanto a la clasificación del 

patrimonio y abogar por la restitución  del patrimonio necesario para salvaguardar la 

pervivencia de las culturas ancestrales.  

 

Trabajos citados 

 

Aguilar Sánchez, O. (9 de diciembre de 2019). El reto de los códices de la cultura 

mixteca. Agencia de Noticias de Mujeres Indígenas y Afrodescendientes (NOTIMIA), pág. 1. 

Recuperado el 2 de junio de 2024, de https://notimia.com/el-reto-de-los-codices-de-la-cultura-

mixteca/ 

Centro de Estudios de Historia de México. (2024). Códice Totomixtlahuaca o Códice 

CONDUMEX. Biblioteca Digital Mexicana. (BDMX, Ed.) México. 

Recuperado el 15 de Abril de 2024, de http://bdmx.mx/documento/codice- 

totomixtlahuaca-condumex 

Gómez Isa, F. (2010). El derecho de los pueblos indígenas a la reparación por 

injusticias históricas. Observatorio Pueblos Indígenas (1), 7. Recuperado el Abril 9 de 2024 

Jiménez Padilla, B., (Julio-Agosto de 1999). Vigencia de la territorialidad y ritualidad 

en algunos códices coloniales. (Raíces, Ed.) Arqueología mexicana, VII (38), 58-61. Recuperado 

el 15 de Atril de 2004 

Jiménez Padilla, B. (1999). Vigencia de la territorialidad y ritualidad en algunos códices 

coloniales. Arqueología mexicana: códices coloniales (38), 58-61. Recuperado el 15 de Abril de 

2024. 

http://bdmx.mx/documento/codice-


 

 

12 

La escritura Maya, Teotihuacana y Mixteca. (Marzo-Abril de 2001). Arqueología 

mexicana, VIII (48), 20-85. 

Mecanismo de Expertos sobre los Derechos de los Pueblos Indígenas. (2020). 

Repatriación de objetos de culto, restos humanos y patrimonio cultural inmaterial con arreglo a 

la Declaración de las Naciones Unidas sobre los derechos de los Pueblos Indígenas. Asamblea 

General de las Naciones Unidas, Consejo de Derechos Humanos, Ginebra. Recuperado el 10 de 

abril de 2024 

Moreno Guzmán, M. (Septiembre-Octubre de 2019). El penacho de Moctezuma, la 

pluma y sus usos en Mesoamérica. Arqueología mexicana, XXVII (159), 63-68. Recuperado el 

10 de Abril de 2024 

Oficina de las Naciones Unidas contra la Droga y Delito en México [ONUDC]. (8 de 

Noviembre de 2023). Recuperado el 17 de Abril de 2024, de 

https://www.unodc.org/lpomex/es/noticias/noviembre-2023/el-trafico- ilicito-de-bienes-

culturales-debe-reconocerse-como-asunto-de-seguridad_- unesco-y-unodc.html. 

Aguilar Sánchez, O. (9 de diciembre de 2019). El reto de los códices de la cultura 

mixteca. Agencia de Noticias de Mujeres Indígenas y Afrodescendientes (NOTIMIA), pág. 1. 

Recuperado el 2 de junio de 2024, de https://notimia.com/el-reto-de-los-codices-de-la-cultura-

mixteca/ 

Pardo López, J. M., José Antonio, P. P., & Torres Jara, S. D. (2002). Los Códices 

Mesoamericanos Prehispánicos. (U. d. Henares, Ed.) SINGNO, Revista de Historia de la 

Cultura Escrita(10), 64-80. Recuperado el 6 de Mayo de 2024, de 

https://ebuah.uah.es/dspace/bitstream/handle/10017/7585/codices_pardo_SIGNO_2002.pdf?seq

uence=1&isAllowed=y 

             Swiderska, K. (2005). Hacia un enfoque holístico de la protección del conocimiento 

indígena: Las actividades de las NU, el Patrimonio Biol-cultural Colectivo y el FPCI-NU. 

Recuperado el 12 de Abril de 2024, de 

www..iied.0rg/sites//default/files/pdfs/migrate/GO2217.pdf 

Tabasco hoy. (febrero de 2018). Recuperado el 8 de Abril de 2024, de Códices 

mexicanos en la red: www.Tbascohoy.com 

Tauli-Corpuz. (2019). Patrimonio vivo y Pueblos Indígenas. En l. C. Organización de las 

Naciones Unidas para la Educación. París, Francia: UNESCO. 

Yoneda, K. (Julio-Agosto de 1999). Los Mapas de Cuauhtinchan. Arqueología 

mexicana, VII (38), 18-24. Recuperado el 15 de Abril de 2024. 

 

 

http://www.unodc.org/lpomex/es/noticias/noviembre-2023/el-trafico-
http://www.unodc.org/lpomex/es/noticias/noviembre-2023/el-trafico-
http://www.iied.0rg/sites/default/files/pdfs/migrate/GO2217.pdf
http://www.tbascohoy.com/

